BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de viering van de 57ste Wereldvrededag
Kunstmatige intelligentie en vrede

1 januari 2024

Aan het begin van het nieuwe jaar, een tijd van genade die de Heer ieder van
ons schenkt, zou ik mij willen richten tot het Volk van God, tot de naties, de
staatshoofden, de vertegenwoordigers van de verschillende godsdiensten en
van de burgermaatschappij, tot alle vrouwen en mannen van onze tijd om
hun mijn gelukwensen van vrede aan te bieden.

1. De vooruitgang van de wetenschap en de technologie als de weg
naar vrede

De Heilige Schrift verklaart dat God de mensen zijn Geest heeft geschonken,
opdatzij “vaardigheid, kennis en veelzijdige bekwaamheid” (Ex. 35,31) zouden
hebben. Intelligentie is een uitdrukking van de waardigheid, ons gegeven door
de Schepper die ons gemaakt heeft naar zijn beeld en gelijkenis (vgl. Gen. 1,
26) en die ons in staat heeft gesteld om een antwoord te geven op zijn liefde
door vrijheid en kennis. Wetenschap en technologie laten op een bijzondere
wijze deze fundamentele, relationele hoedanigheid van het menselijk verstand
zien: het zijn de bijzondere producten van zijn scheppend potentieel.

In de pastorale constitutie Gaudium et spes heeft het Tweede Vaticaans
Concilie deze waarheid opnieuw beklemtoond door te verklaren dat “de
mens door eigen werkzaamheid en natuurlijke talenten steeds heeft getracht
zijn leven verder te ontwikkelen”'. Wanneer de menselijke wezens “met
behulp van de techniek” zich ervoor inspannen dat de aarde een waardige
woonplaats wordt voor de gehele mensenfamilie™, handelen zij volgens
Gods plan en werken zij mee aan zijn wil om de schepping tot vervulling
te brengen en de vrede te verspreiden onder de volken. Ook de vooruitgang
van wetenschap en techniek, leidt in de mate waarin deze bijdraagt aan een
betere orde van de menselijke maatschappij, aan het groeien van vrijheid en
broederlijke gemeenschap, derhalve tot een verbetering van de mens en een
verandering van de wereld.

' Nr, 33.
2 Ibid., 57.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 1



Wij verheugen ons er terecht over en zijn dankbaar voor de buitengewone
verworvenheden van de wetenschap en de technologie, want dankzij
deze heeft men ontelbare rampen die het menselijk leven troffen en groot
leed veroorzaakten, verholpen. Tegelijkertijd geven de vorderingen op
technisch-wetenschappelijk gebied door het uitoefenen van een tot nu toe
ongehoorde controle over de werkelijkheid de mens een uitgebreid scala aan
mogelijkheden in handen, waarvan er enkele een risico kunnen zijn voor het
overleven en een gevaar voor het gemeenschappelijke huis®.

De aanzienlijke vorderingen van de nieuwe informatietechnologieén, vooral
op digitaal gebied, bieden dus opwindende gelegenheden en ernstige risico’s
met serieuze gevolgen voor het nastreven van de gerechtigheid en de harmonie
tussen de volken. Daarom is het noodzakelijk zich enkele dringende vragen
te stellen. Wat zullen de gevolgen zijn op middellange en lange termijn van
de nieuwe digitale technologieén? En welke impact zullen zij hebben op het
leven van de individuen en de maatschappij, op de internationale stabiliteit
en de vrede?

2. De toekomst van de kunstmatige intelligentie tussen beloften
en risico’s

De vorderingen van de informatica en de ontwikkeling van de digitale
technologieén in de laatste decennia zijn al begonnen diepgaande
veranderingen teweeg te brengen in de wereldgemeenschap en de dynamiek
ervan. De nieuwe digitale instrumenten zijn de aanblik van de communicatie,
het openbaar bestuur, het onderwijs, de consumptie, de persoonlijke interactie
en talloze andere aspecten van het dagelijkse leven aan het veranderen.

Bovendien kunnen de technologieén die een veelheid aan algoritmen
gebruiken, uit de op internet achtergelaten sporen data halen die het mogelijk
maken de geestelijke en relationele gewoonten van de mensen te controleren
voor commerciéle of politiecke doeleinden, vaak zonder dat ze het weten, en
daarmee een uitoefenen van hun keuzevrijheid beperken. In een ruimte als
het web, gekenmerkt door een enorme hoeveelheid aan informatie, kunnen
zij immers de stroom aan data structureren overeenkomstig selectiecriteria
die door de gebruiker niet altijd worden waargenomen.

3 Vgl. encycl. Laudato si’ (24 mei 2015), 104.

2 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Wij moeten bedenken dat het wetenschappelijk onderzoek en de
technologische vernieuwingen niet van de stoffelijke werkelijkheid kunnen
worden gescheiden en niet “neutraal”™ zijn, maar dat zij onderworpen zijn aan
culturele invloeden. Als volledig menselijke activiteiten weerspiegelen de
richtingen die zij inslaan, keuzes die door de persoonlijke, maatschappelijke
en culturele waarden van ieder tijdperk worden bepaald. Hetzelfde geldt
voor de resultaten die zij behalen: juist als vrucht van specifieke vormen
van menselijke benadering van de omringende wereld hebben zij altijd
een ethische dimensie, die nauw verbonden is met de beslissingen van wie
experimenteert en de productie richt op bijzondere doeleinden.

Dat geldt ook voor vormen van kunstmatige intelligentie. Daarvan bestaat tot
op de dag van vandaag in de wereld van de wetenschap en de technologie geen
eenduidige definitie. De term zelf, die intussen in het gemeenschappelijke
taalgebruik zijn intrede heeft gedaan, omvat een verscheidenheid aan
wetenschappen, theorieén en technieken die erop gericht zijn dat machines
in hun functioneren de cognitieve vaardigheden van de menselijke wezens
reproduceren of imiteren.

In het meervoud spreken over “vormen van intelligentie” kan helpen
vooral de onoverbrugbare kloof te onderstrepen die er bestaat tussen deze,
hoewel verrassende en machtige, systemen en de menselijke persoon: zij
zijn uiteindelijk “fragmentarisch” in de zin dat zij enkele functies van de
menselijke intelligentie kunnen imiteren of reproduceren. Het gebruik van het
meervoud brengt bovendien naar voren dat deze onderling zeer verschillende
apparaten altijd beschouwd moeten worden als “socio-technische systemen”.
Hun impact hangt verder dan de basistechnologie immers niet alleen af van
het ontwerpen, maar ook van de doeleinden en de belangen van wie ze bezit
en van wie ze ontwikkelt, evenals van de situaties waarin ze worden gebruikt.

Kunstmatige intelligentiec moet derhalve worden verstaan als een
melkwegstelsel van verschillende werkelijkheden en wij kunnen niet a priori
veronderstellen dat de ontwikkeling ervan een heilzame bijdrage levert aan
de toekomst van de mensheid en de vrede tussen de volken. Een dergelijk
positief resultaat zal alleen maar mogelijk zijn, als wij kunnen aantonen
in staat te zijn op een verantwoorde wijze te handelen en fundamentele

+ Vel. ibid., 114.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 3



menselijke waarden als “inclusie, transparantie, veiligheid, gerechtigheid,
discretie en betrouwbaarheid” te respecteren”.

Hetis evenmin voldoende bij degene die algoritmen en digitale technologieén
ontwerpt, aan te nemen dat hij zich ertoe verplicht ethisch en verantwoord te
handelen. Het is noodzakelijk organen te versterken of, indien noodzakelijk,
in te stellen die belast zijn met het onderzoeken van de ethische kwesties
die naar voren komen, en met het beschermen van de rechten van allen die
vormen van kunstmatige intelligentie gebruiken of erdoor beinvloed worden®.

De immense uitbreiding van de technologie moet derhalve gepaard gaan
met een adequate vorming tot verantwoordelijkheid voor de ontwikkeling
ervan. Vrijheid en een vreedzame samenleving worden bedreigd, wanneer de
mens zwicht voor de verleiding van egoisme, persoonlijk belang, zucht naar
winst en dorst naar macht. Daarom hebben wij de plicht de blik te verruimen
en het technisch-wetenschappelijk onderzoek te richten op het streven naar
de vrede en het gemeenschappelijk welzijn, op het dienen van de integrale
ontwikkeling van mens en gemeenschap’.

De intrinsieke waardigheid van iedere persoon en de broederschap die ons als
leden van één menselijke familie bindt, moeten ten grondslag liggen aan de
ontwikkeling van nieuwe technologieén en dienen als onbetwistbare criteria
om ze voor het gebruik ervan te beoordelen, zodat de digitale vooruitgang
kan plaatsvinden met respect voor gerechtigheid en kan bijdragen aan de
zaak van de vrede. De technologische ontwikkelingen die niet leiden tot
een verbetering van de kwaliteit van leven van heel de mensheid, maar
daarentegen ongelijkheid en conflicten verergeren, kunnen nooit beschouwd
worden als een ware vooruitgang®.

Kunstmatige intelligentie zal steeds belangrijker worden. De uitdagingen die
zij stelt, zijn technisch, maar ook antropologisch, educatief, maatschappelijk

Audiéntie voor de deelnemers aan de ontmoeting “Minerva Dialogues”
(27 maart 2023).

¢ Vgl ibid.

Vgl. Boodschap aan de Uitvoerende Voorzitter van het “World Economic Forum”™
in Davos-Klosters (12 januari 2018).

Vgl. encycl. Laudato si’, 194; Toespraak tot de deelnemers aan het seminar “Il
bene comune nell era digitale” (27 september 2019).

4 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



en politiek. Zij belooft bijvoorbeeld behalve een revolutie in de processen
van verzamelen, organiseren en controleren van data een besparing van
inspanningen, een efficiéntere productie, gemakkelijker transport en
dynamischere markten. Het is noodzakelijk zich bewust te zijn van de
snelle veranderingen die aan de gang zijn, en deze zo te beheersen dat de
fundamentele rechten van de mens gewaarborgd worden door de instellingen
en de wetten te respecteren die de integrale menselijke ontwikkeling
bevorderen. Kunstmatige intelligentie zou ten dienste moeten staan van een
beter menselijk potentieel en van onze hoogste aspiraties, en niet hiermee
moeten concurreren.

3. De technologie van de toekomst: machines die vanzelf leren

In haar veelvuldige vormen introduceert kunstmatige intelligentie, gebaseerd
op technieken van automatisch leren (machine learning) reeds opmerkelijke
veranderingen, ook al is zij nog in de pioniersfase, in de structuur van de
maatschappij en oefent daarbij een diepgaande invloed uit op de culturen, de
maatschappelijke gedragingen en de opbouw van de vrede.

Ontwikkelingen zoals machine learning of ‘diep leren’ (deep learning)
werpen kwesties op die de terreinen van de technologie en de technische
wetenschap overstijgen en hebben te maken met een begrip nauw verbonden
met de betekenis van het menselijk leven, met de basale processen van de
kennis en met het vermogen van de geest om tot de waarheid te komen.

De geschiktheid van enkele apparaten bij het produceren van syntactisch
en semantisch coherente teksten is bijvoorbeeld geen garantie voor
betrouwbaarheid. Men zegt dat zij kunnen “hallucineren”, dat wil zeggen
beweringen genereren die op het eerste gezicht plausibel lijken, maar in
werkelijkheid ongefundeerd zijn of vooroordelen overdragen. Dat wordt
een serieus probleem, wanneer kunstmatige intelligentie wordt gebruikt
in campagnes van desinformatie die valse berichten verspreiden en leiden
tot een groeiend wantrouwen ten opzichte van de communicatiemiddelen.
Terughoudendheid, bezit van data en intellectueel eigendom zijn andere
terreinen waarop technologieén in kwestie ernstige risico’s met zich
meebrengen, waarbij nog verdere negatieve consequenties komen die
verband houden met een oneigenlijk gebruik ervan, zoals discriminatie,
inmenging in electorale processen, het ontstaan van een maatschappij die de

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 5



mensen bewaakt en controleert, digitale uitsluiting en verergering van een
individualisme dat steeds meer wordt losgekoppeld van de gemeenschap. Al
deze factoren dreigen de conflicten te voeden en de vrede te belemmeren.

4. Het gevoel voor de grens in het technocratisch paradigma

Onze wereld is te groot, divers en complex om volledig gekend en
geclassificeerd te worden. De menselijke geest zal nooit de rijkdom ervan
kunnen uitputten, zelfs niet met de meest geavanceerde algoritmen. Deze
bieden immers geen gegarandeerde voorspellingen van de toekomst, maar
alleen statistische benaderingen. Niet alles kan voorspeld worden, niet alles
kan berekend worden; uiteindelijk “gaat de werkelijkheid boven het idee™
en hoe wonderbaarlijk ons vermogen om te berekenen ook is, er zal altijd een
ontoegankelijk restant zijn dat iedere poging tot meting ontgaat.

Bovendien is de grote hoeveelheid van de door kunstmatige intelligentie
geanalyseerde data op zich geen garantie voor onpartijdigheid. Wanneer de
algoritmen informatie extrapoleren, lopen zij altijd gevaar deze te verdraaien
door de ongerechtigheden en de vooroordelen van de terreinen waar ze
ontstaan, te herhalen. Hoe sneller en complexer ze worden, des te moeilijker
is het te begrijpen waarom ze een bepaald resultaat hebben voortgebracht.

“Intelligente” machines kunnen de daaraan toegewezen taken met een
steeds grotere efficiéntie verrichten, maar het doel en de betekenis van de
verrichtingen ervan zullen bepaald en mogelijk gemaakt blijven worden
door menselijke wezens die in het bezit zijn van een eigen universum van
waarden. Het risico bestaat dat de criteria aan de basis van bepaalde keuzes
minder duidelijk worden, dat de verantwoordelijkheid voor een beslissing
wordt verborgen en dat de producenten zich aan de verplichting kunnen
onttrekken om te handelen voor het welzijn van de gemeenschap. In zekere
zin is dat wat door een technocratisch systeem wordt begunstigd dat economie
en technologie op één lijn stelt en de voorkeur geeft aan het criterium van
doelmatigheid door ertoe te neigen om te negeren wat niet in verband staat
met de onmiddellijke belangen ervan'®.

®  Apost. exhort. Evangelii gaudium (24 november 2013), 233.
10 Vgl. encycl. Laudato si’, 54.

6 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Dat moet ons doen nadenken over een in de huidige technologische en
op doelmatigheid gerichte mentaliteit zo vaak verwaarloosd aspect als
beslissend voor de persoonlijke en maatschappelijke ontwikkeling:
“het gevoel voor de grens”. Wanneer het sterfelijk menselijk wezen denkt
iedere beperking krachtens de techniek te kunnen overschrijden, dreigt het
immers zichzelf te verliezen door de obsessie alles te willen controleren; in
het zoeken naar een absolute vrijheid tot een spiraal van een technologische
dictatuur te vervallen. Het erkennen en aanvaarden van de eigen beperking
als schepsel, is voor de mens een onontbeerlijke voorwaarde om de
volheid te bereiken, of beter nog: de volheid als geschenk te kunnen
ontvangen. In de ideologische context van een technocratisch paradigma,
bezield door een prometheische aanmatiging van zelfgenoegzaambheid,
zouden de ongelijkheid buitenproportioneel kunnen groeien en de kennis
en de rijkdom zou zich kunnen ophopen in de handen van enkelen met
ernstige risico’s voor de democratische maatschappijen en een vreedzame
co-existentie!!.

5. Dringende thema’s voor de ethiek

In de toekomst zouden de betrouwbaarheid van wie een hypotheek
aanvraagt, de geschiktheid voor arbeid, de kans op recidive van een
veroordeelde of het recht om politiek asiel of bijstand te krijgen bepaald
kunnen worden door systemen van kunstmatige intelligentie. Het gebrek aan
verschillende niveaus van bemiddeling die deze systemen introduceren, is in
het bijzonder blootgesteld aan vormen van vooroordeel en discriminatie: de
systeemfouten kunnen zich gemakkelijk vermenigvuldigen en dan niet alleen
in individuele gevallen, maar ook, door een domino-eftect, echte vormen van
maatschappelijke ongelijkheid voortbrengen.

Bovendien lijken de vormen van kunstmatige intelligentie in staat te zijn
beslissingen van individuen te beinvloeden door vooropgezette opties
die samengaan met prikkels en vormen van ontrading, ofwel door middel
van systemen van regulering van persoonlijke keuzes die gebaseerd zijn
op het organiseren van informatie. Deze vormen van manipulatie of
maatschappelijke controle vereisen aandacht en een nauwkeurige supervisie

" Vgl. Toespraak tot de deelnemers aan de Plenaire Vergadering van de Pauselijke

Academie voor het Leven (28 februari 2020).

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 7



en houden een duidelijke wettelijke verantwoordelijkheid in van de kant van
de producenten, van wie ze gebruikt, en van de autoriteiten.

Het vertrouwen op automatische processen die individuen in categorieén
indelen, bijvoorbeeld door een indringend gebruik van bewaking of het
kiezen voor systemen van maatschappelijk krediet, zou ook een diepgaande
weerslag kunnen hebben op de maatschappelijke structuur door oneigenlijke
classificaties tussen burgers. En deze kunstmatige processen van classificatie
zouden ook kunnen leiden tot machtsconflicten, omdat ze niet alleen virtuele
ontvangers betreffen, maar personen van vlees en bloed. Het fundamentele
respect voor de menselijke waardigheid vereist dat het identificeren van de
uniciteit van de persoon met een geheel van data wordt afgewezen. Men
mag het de algoritmen niet mogelijk maken de wijze te bepalen waarop wij
de rechten van de mens verstaan, de essentiéle waarden van medelijden,
barmhartigheid en vergeving terzijde te schuiven of de mogelijkheid uit te
schakelen dat een individu verandert en het verleden achter zich laat.

In dit verband kunnen wij niet anders dan de impact van nieuwe technologieén
op het terrein van de arbeid in overweging te nemen: taken die eens het
exclusieve voorrecht waren van menselijke arbeidskrachten worden snel
overgenomen door de industri€le toepassingen van kunstmatige intelligentie.
Ook in dit geval is er het substanti€le risico van een ongeproportioneerd
voordeel voor enkelen ten koste van de verarming van velen. Het respect voor
de waardigheid van de arbeiders en het belang van werk voor het economisch
welzijn van personen, gezinnen en maatschappijen, de veiligheid van banen
en de billijkheid van salarissen zouden een hoge prioriteit moeten zijn van
de internationale gemeenschap, terwijl deze vormen van technologie steeds
dieper doordringen op de werkplek.

6. Zullen wij de zwaarden in ploegscharen veranderen?

Wanneer men naar de ons omgevende wereld kijkt, kan men in deze
dagen niet ontkomen aan de ernstige ethische kwesties in verband met
de bewapeningssector. De mogelijkheid om militaire operaties uit te
voeren door middel van controlesystemen op afstand heeft geleid tot een
verminderde gewaarwording van de daardoor veroorzaakte verwoesting en
van de verantwoordelijkheid voor het gebruik ervan. Dit heeft bijgedragen
aan een nog koelere en afstandelijkere benadering van de immense tragedie

8 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



van de oorlog. Het onderzoek inzake de technologieén die in de sector van
de zogenaamde “autonome dodelijke wapensystemen”, met inbegrip van het
gebruik van kunstmatige intelligentie bij een oorlog, naar boven komen, is
een ernstige reden voor ethische bezorgdheid. De autonome wapensystemen
zullen nooit moreel verantwoordelijke subjecten kunnen zijn: het unieke
menselijke vermogen tot moreel oordeel en ethische beslissing is meer dan
een complex geheel van algoritmen en dat vermogen kan niet teruggebracht
worden tot het programmeren van een machine die, hoe “intelligent” ook,
wel altijd een machine blijft. Om deze reden is het absoluut noodzakelijk
een adequate, betekenisvolle en coherente menselijke supervisie over de
wapensystemen te garanderen.

Wij kunnen evenmin de mogelijkheid negeren dat verfijnde wapens in
verkeerde handen terecht komen en bijvoorbeeld terroristische aanvallen
of interventies die gericht zijn op het destabiliseren van wettelijke
regeringsinstellingen faciliteren. Kortom, de wereld heeft het nu juist niet
nodig dat de nieuwe technologieén bijdragen aan een verkeerde ontwikkeling
van de wapenhandel en de waanzin van de oorlog bevorderen. Door zo te
doen zal niet alleen de intelligentie, maar het hart zelf van de mens het gevaar
lopen steeds “kunstmatiger” te worden. De meest geavanceerde technische
toepassingen moeten niet worden gebruikt om een gewelddadige oplossing
van conflicten te vergemakkelijken, maar om de wegen van vrede te banen.

Vanuit een positieve optiek zou kunstmatige intelligentie, als ze zou worden
gebruikt om de menselijke integrale ontwikkeling te bevorderen, belangrijke
vernieuwingen kunnen introduceren in de landbouw, in het onderwijs en de
cultuur, een verbetering van het levensniveau van hele naties en volken, de
groei van de menselijke broederschap en de sociale vriendschap. Uiteindelijk
is de wijze waarop wij haar gebruiken om de laatsten, dat wil zeggen de
zwakste en meest behoeftige broeders en zusters, in te sluiten, de maat die
onze menselijkheid openbaart.

Een menselijke blik en het verlangen naar een betere toekomst voor onze
wereld leiden tot de noodzaak van een interdisciplinaire dialoog die gericht
is op een ethische ontwikkeling van de algoritmen - de algor-ethiek -,
waarbij de waarden richting moeten geven aan de trajecten van de nieuwe

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 9



technologieén'?. De ethische kwesties zouden vanaf het begin, evenals
in de fases van experimenteren, ontwerpen, productie, verspreiding
en commercialisering in het oog gehouden moeten worden. Dat is de
benadering van de ethiek van het ontwerpen, waarbij de opvoedkundige
instellingen en de verantwoordelijken voor de besluitvorming een essentiéle
rol moeten spelen.

7. Uitdagingen voor de opvoeding

De ontwikkeling van een technologie die de menselijke waardigheid
respecteert en dient, heeft duidelijke gevolgen voor de opvoedkundige
instellingen en voor de wereld van de cultuur. Door de mogelijkheden van
communicatie te vermenigvuldigen hebben de digitale technologieén het
mogelijk gemaakt elkaar op nieuwe manieren te ontmoeten. Blijft echter
de noodzaak van een voortdurende reflectie over het type relaties waarop
zij zich richten. De jongeren groeien op in een culturele omgeving die
doordrongen is van technologie, en dat moet de methoden van onderwijs
en vorming ter discussie stellen.

De opvoeding tot het gebruik van vormen van kunstmatige intelligentie zou
er vooral op gericht moeten zijn het kritisch denken te bevorderen. Het is
noodzakelijk dat de gebruikers van iedere leeftijd, maar vooral de jongeren,
een vermogen tot onderscheiding ontwikkelen bij het gebruik van data en
inhoud die op het web zijn verzameld of geproduceerd zijn door systemen
van kunstmatige intelligentie. Scholen, universiteiten en wetenschappelijke
genootschappen zijn geroepen studenten en professionals te helpen om
zich de maatschappelijke en ethische aspecten van de ontwikkeling en het
gebruik van de technologie eigen te maken.

De vorming tot het gebruik van nieuwe instrumenten van communicatie
zou niet alleen rekening moeten houden met desinformatie, fake-nicuws,
maar ook met het verontrustend verergeren van ‘“voorouderlijke angsten
[...] die zich hebben weten te verbergen en achter nieuwe technologieén aan
kracht hebben weten te winnen”'*. Helaas, wij bevinden ons weer op het
punt dat wij “de verleiding” moeten bestrijden “om een cultuur van muren

12 Vgl. ibid.
3 Encycl. Fratelli tutti (3 oktober 2020), 27.

10 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



te maken, muren op te trekken om een ontmoeting met andere culturen,
met andere volken te verhinderen”'*. De ontwikkeling van een vreedzame
en broederlijke co-existentie moet doorgaan.

8. Uitdagingen voor de ontwikkeling van het internationaal recht

De wereldwijde reikwijdte van kunstmatige intelligentie maakt duidelijk
dat naast de verantwoordelijkheid van de soevereine staten om het gebruik
ervan intern te regelen, de internationale organisaties een beslissende
rol kunnen spelen in het bereiken van multilaterale overeenkomsten en in
het codrdineren van de toepassing en de verwezenlijking ervan's. Daartoe
spoor ik de gemeenschap van de naties aan om eraan te werken een
internationaal bindend verdrag aan te nemen dat de ontwikkeling en het
gebruik van kunstmatige intelligentie in haar veelvuldige vormen reguleert.
Het doel van reglementering zou natuurlijk niet alleen het voorkomen
van kwade praktijken moeten zijn, maar ook het aanmoedigen van goede
praktijken door een nieuwe en creatieve benadering te stimuleren en
persoonlijke en collectieve initiatieven te faciliteren'.

Uiteindelijk is het bij het zoeken naar normatieve modellen die een
ethische gids kunnen bieden voor de ontwikkelaars van digitale
technologieén, onontbeerlijk de menselijke waarden te bepalen die ten
grondslag zouden moeten liggen van de inzet van de instellingen om
wettelijke kaders te formuleren, aan te nemen en toe te passen. Het werk
van het opstellen van ethische richtlijnen voor de productie van vormen
van kunstmatige intelligentie kan niet afzien van het in overweging
nemen van diepgaande kwesties betreffende de betekenis van het
menselijk bestaan, de bescherming van de fundamentele rechten van de
mens, het streven naar gerechtigheid en vrede. Dit proces van ethische en
juridische onderscheiding kan een kostbare gelegenheid zijn voor een
gedeelde reflectie over de rol die de technologie in ons individuele en
gemeenschappelijke leven zou moeten hebben en over hoe het gebruik
ervan bij kan dragen aan het scheppen van een rechtvaardigere en
menselijkere wereld. Om deze reden zou men bij de debatten over
de reglementering van de kunstmatige intelligentie rekening moeten
houden met de stem van alle belanghebbende partijen, met inbegrip van de

4 Vegl. ibid.
15 Vgl. ibid., 170-175.
16 Vgl. encycl. Laudato si’, 177.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 11



armen, de gemarginaliseerden en anderen die vaak ongehoord blijven bij
de wereldwijde vormen van besluitvorming.

k ok 3k

Ik hoop dat deze reflectie ertoe aanmoedigt dat de vorderingen in de
ontwikkeling van vormen van kunstmatige intelligentie uiteindelijk de
zaak van de menselijke broederschap en de vrede dienen. Het is niet de
verantwoordelijkheid van enkelen, maar van heel de menselijke familie. De
vrede is immers de vrucht van relaties die de ander erkennen en aanvaarden
in zijn onvervreemdbare waardigheid, en van samenwerking en inzet bij het
zoeken naar de integrale ontwikkeling van alle mensen en alle volken.

Mijn gebed aan het begin van het nieuwe jaar is dat de snelle ontwikkeling
van vormen van kunstmatige intelligentie niet de te vele, reeds in de
wereld aanwezige ongelijkheden en ongerechtigheden doet toenemen,
maar eraan bijdraagt een einde te maken aan oorlogen en conflicten en veel
vormen van lijden lenigen die de menselijke familie teisteren. Mogen de
christelijke gelovigen, de gelovigen van verschillende godsdiensten en de
mannen en vrouwen van goede wil in harmonie kunnen samenwerken om
de gelegenheden aan te grijpen en de door de digitale revolutie gestelde
uitdagingen het hoofd te bieden en de toekomstige generaties een meer
solidaire, rechtvaardige en vreedzame wereld aan te reiken.

Uit het Vaticaan, 8 december 2023
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

FEindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

12 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 32e Wereldziekendag

“Het is niet goed voor de mens om alleen te zijn”. Zorgen voor de zieken
door te zorgen voor relaties

11 februari 2024

“Het is niet goed dat de mens alleen blijft” (Gen 2,18). Vanaf het begin heeft
God, die liefde is, de mens geschapen voor gemeenschap, door in zijn wezen
de dimensie van relaties te leggen. Zo is ons leven, gevormd naar het beeld
van de Drie-eenheid, bedoeld om zich volledig te realiseren in de dynamiek
van relaties, vriendschap en wederzijdse liefde. We zijn geschapen om
samen te zijn, niet alleen. En juist omdat dit doel van gemeenschap zo diep
in het menselijk hart is gegrift, beangstigt de ervaring van verlatenheid en
eenzaamheid ons en is die pijnlijk voor ons en zelfs onmenselijk. Dit wordt
nog erger in tijden van kwetsbaarheid, onzekerheid en onzeker zijn, vaak
veroorzaakt door het begin van een ernstige ziekte.

Ik denk bijvoorbeeld aan degenen die vreselijk eenzaam waren tijdens de
Covid-19 pandemie: pati€nten die geen bezoek konden ontvangen, maar ook
verpleegkundigen, artsen en ondersteunend personeel, allemaal overbelast
en afgezonderd in isolatieafdelingen. En laten we natuurlijk niet degenen
vergeten die het uur van de dood alleen moesten trotseren, bijgestaan door
gezondheidspersoneel maar ver van hun familie.

Tegelijkertijd deel ik met verdriet de benarde toestand en eenzaamheid van
diegenen die door oorlog en de tragische gevolgen daarvan zonder steun en
hulp zitten: oorlog is de meest verschrikkelijke sociale ziekte en de meest
kwetsbare mensen betalen de hoogste prijs.

Er moet echter worden benadrukt dat, zelfs in landen die vrede kennen en
over meer middelen beschikken, de tijd van ouderdom en ziekte vaak in
eenzaamheid wordt doorgebracht en soms zelfs in verlatenheid. Deze trieste
realiteit is vooral een gevolg van de cultuur van het individualisme, die
prestaties ten koste van alles ophemelt en de mythe van efficiéntie cultiveert,
en onverschillig en zelfs meedogenloos wordt wanneer mensen niet langer
de kracht hebben om mee te kunnen doen. Het wordt dan een cultuur van
weggooien, waarin “mensen niet langer worden gezien als een primaire
waarde die moet worden gerespecteerd en beschermd, vooral als ze arm of

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 13



gehandicapt zijn, als ze ‘nog niet nodig’ zijn - zoals ongeborenen - of ‘niet
langer nodig’ - zoals ouderen” (Fratelli tutti, 18). Helaas is deze manier van
denken ook doorgedrongen in bepaalde politieke keuzes, die de waardigheid
van de mens en zijn behoeften niet centraal stellen en niet altijd de strategieén
en middelen begunstigen die nodig zijn om ieder mens het fundamentele
recht op gezondheid en toegang tot zorg te garanderen. Tegelijkertijd worden
de kwetsbaren aan hun lot overgelaten en wordt hun eenzaamheid nog groter
door de zorg te beperken tot gezondheidsdiensten, zonder dat deze op een
verstandige manier vergezeld gaan van een “therapeutische alliantie” tussen
arts, patiént en familielid.

Het doet ons goed om opnieuw dat Bijbelse woord te horen: het is niet goed
dat de mens alleen is! God spreekt het uit aan het begin van de schepping
en onthult ons zo de diepe betekenis van zijn plan voor de mensheid, maar
tegelijkertijd ook de dodelijke wond van de zonde, die men binnenbrengt
door het opwekken van wantrouwen, breuken, verdeeldheid en dus
isolement. Het beinvloedt de persoon in al zijn relaties: met God, met
zichzelf, met anderen, met de schepping. Een dergelijk isolement doet ons
de zin van het bestaan verliezen, berooft ons van de vreugde van de liefde
en doet ons een drukkend gevoel van eenzaamheid ervaren in alle cruciale
momenten van het leven.

Broeders en zusters, de eerste zorg die we nodig hebben bij ziekte is een
nabijheid vol mededogen en tederheid. Daarom betekent zorgen voor de
zieke in de eerste plaats zorgen voor diens relaties, al zijn relaties: met God,
met anderen - familie, vrienden, gezondheidswerkers -, met de schepping,
met zichzelf. Is dit mogelijk? Ja, het is mogelijk en we zijn allemaal
geroepen om ons ervoor in te zetten. Laten we kijken naar de icoon van de
barmhartige Samaritaan (vgl. Le. 10, 25-37), naar zijn vermogen om stil te
staan en naaste te worden, naar de tederheid waarmee hij de wonden van zijn
lijdende broeder verzacht.

Laten we ons deze kernwaarheid van ons leven herinneren: we zijn op de
wereld gekomen omdat iemand ons verwelkomde, we zijn gemaakt om liefte
hebben, we zijn geroepen tot gemeenschap en broederschap. Deze dimensie
van ons wezen ondersteunt ons vooral in tijden van ziekte en kwetsbaarheid,
en het is de eerste therapie die we allen samen moeten volgen om de ziekten
van de samenleving waarin we leven te genezen.

14 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Tegen jullie, die een ziekte doormaken, tijdelijk of chronisch, wil ik zeggen:
schaam je niet voor je verlangen naar nabijheid en tederheid! Verberg het
niet en denk nooit dat je anderen tot last bent. De toestand van de zieken
nodigt ons allen uit om de opgejaagde ritmes waarin we ondergedompeld
zijn af te remmen en onszelf te herontdekken.

In deze veranderende tijd waarin we leven, zijn wij christenen in het bijzonder
geroepen om de barmhartige blik van Jezus aan te nemen. Laten we zorgen
voor hen die lijden en alleen zijn, misschien gemarginaliseerd en afgedankt.
Met wederzijdse liefde, die Christus de Heer ons geeft in gebed, vooral in
de Eucharistie, helen we de wonden van eenzaamheid en isolement. En zo
werken we samen om de cultuur van individualisme, onverschilligheid en
afwijzing tegen te gaan en de cultuur van tederheid en mededogen te laten
groeien.

De zieken, de zwakken, de armen vormen het hart van de Kerk en moeten ook
het middelpunt zijn van onze menselijke aandacht en pastorale zorg. Laten
we dit niet vergeten! En laten we ons toevertrouwen aan de Allerheiligste
Maria, Heil van de Zieken, opdat zij voor ons ten beste spreekt en ons helpt
om bewerkers van nabijheid en broederlijke relaties te zijn.

Rome, Sint-Jan Lateranen, 10 januari 2024
Franciscus

Vertaling SRKK

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 15



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de Veertigdagentijd 2024
God leidt ons door de woestijn naar de vrijheid

14 februari 2024 - 28 maart 2024

Geliefde broeders en zusters,

Wanneer onze God zich openbaart, begint de vrijheid: “Ik ben de HEER uw
God, die u heb weggeleid uit Egypte, het slavenhuis” (Ex. 20, 2). Zo begint
de Decaloog, aan Mozes gegeven op de berg Sinai. Het volk weet goed
over welke uittocht God het heeft: de ervaring van de slavernij staat nog
gegrift in hun vlees. Het volk ontvangt de tien woorden in de woestijn als
een weg naar vrijheid. Wij noemen ze “geboden” en benadrukken daarmee
de kracht van de liefde waarmee God zijn volk opvoedt. Het is immers
een krachtige oproep, die tot de vrijheid. Deze blijft niet beperkt tot een
enkele gebeurtenis, omdat zij rijpt onderweg. Zoals Israél in de woestijn
Egypte nog bij zich draagt - het verlangt immers vaak terug naar het
verleden en mort tegen de hemel en tegen Mozes -, zo draagt ook vandaag
het volk van God de knellende banden in zich die het moet loslaten. Wij
worden dit gewaar, wanneer het ons ontbreekt aan hoop en wij in het leven
ronddolen als op een verlaten steppe, zonder een beloofd land waarnaar
wij samen optrekken. De Veertigdagentijd is de tijd van genade waarin de
woestijn - zoals de profeet Hosea verkondigt - weer de plaats wordt van
de eerste liefde (vgl. Hos. 2, 16-17). God voedt zijn volk op, opdat het
wegtrekt uit zijn slavernij en de overgang van dood naar leven ervaart. Als
een bruidegom trekt Hij opnieuw ons naar zich toe en fluistert woorden van
liefde in ons hart.

Het wegtrekken uit de slavernij naar de vrijheid is niet een abstracte weg.
Wil ook onze Veertigdagentijd concreet zijn, dan is de eerste stap de
werkelijkheid willen zien. Toen de Heer vanuit de brandende braamstruik
Mozes naar zich toe trok en tot hem sprak, openbaarde Hij zich onmiddellijk
als een God die ziet en vooral luistert: “Ik heb de ellende van mijn volk
in Egypte gezien, de jammerklachten om zijn onderdrukkers gehoord; ja,
Ik ken zijn lijden. Ik daal af om mijn volk te bevrijden uit de macht van
Egypte, om het weg te leiden uit dit land naar een land dat goed en ruim is,
een land van melk en honing” (Ex. 3, 7-8). Ook vandaag de dag bereikt de
kreet van zoveel onderdrukte broeders en zusters de hemel. Laten wij ons

16 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



afvragen: bereikt die kreet ook ons? Schokt die ons? Ontroert die ons? Veel
factoren verwijderen ons van elkaar en ontkennen de broederschap die ons
oorspronkelijk bindt.

Op mijn reis naar Lampedusa heb ik ten aanzien van de globalisering van
de onverschilligheid twee vragen gesteld, die steeds actueler worden:
“Waar zijt gij?” (Gen. 3, 9) en “Waar is uw broer?”(Gen. 4, 9). De weg
van de Veertigdagentijd wordt concreet, als wij bij het opnieuw horen van
deze twee vragen zouden bekennen dat wij vandaag nog steeds onder de
heerschappij van de farao staan. Het is een heerschappij die ons uitgeput
en ongevoelig maakt. Het is een voorbeeld dat ons verdeelt en ons de
toekomst ontneemt. De aarde, de lucht en het water zijn ermee vervuild,
maar ook de zielen raken ermee besmet. Immers, hoewel onze bevrijding
met het doopsel is begonnen, blijft er in ons een onverklaarbare heimwee
naar de slavernij. Het is als een aangetrokken worden tot de zekerheid van
dingen die wij al kennen, ten koste van de vrijheid.

Ik zou u in het verhaal van Exodus willen wijzen op een bijzonderheid van
niet geringe waarde: Het is God die ziet, die geroerd wordt en bevrijdt,
het is niet Israél dat erom vraagt. De farao dooft immers ook de dromen,
rooft de hemel, laat een wereld onveranderlijk lijken, een wereld waarin de
waardigheid wordt vertrapt en authentieke banden worden genegeerd. Hij
slaagt er namelijk in alles aan zich te binden. Laten wij ons afvragen: wens
ik een nieuwe wereld? Ben ik bereid uit de compromissen met het oude te
komen? Het getuigenis van vele broeders in het bisschopsambt en een groot
aantal bewerkers van de vrede en de gerechtigheid overtuigt mij er steeds
meer van dat een gebrek aan hoop moet worden aangeklaagd. Het gaat over
een belemmering om te dromen, een stille kreet die ten hemel opstijgt en
Gods hart beroert. Het lijkt op heimwee naar de slavernij die Israél in de
woestijn verlamt en het belemmert verder te gaan. De uittocht kan worden
onderbroken: anders zou men niet kunnen verklaren hoe toch een mensheid
die op de drempel staat van universele broederschap en is gekomen tot een
zodanig wetenschappelijk, technisch, cultureel, juridisch niveau dat zij voor
allen de waardigheid kan garanderen, rondtast in het duister van ongelijkheid
en conflicten.

God wordt nooit moe van ons. Laten wij de Veertigdagentijd ontvangen
als de sterke tijd waarin zijn woord opnieuw tot ons wordt gericht: “Ik ben

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 17



de HEER uw God, die u heb weggeleid uit Egypte, het slavenhuis” (Ex.
20, 2). Het is een tijd van bekering, een tijd van vrijheid. Jezus zelf is,
zoals wij ieder jaar op de eerste zondag van de Veertigdagentijd gedenken,
door de Geest naar de woestijn gedreven om in de vrijheid te worden
beproefd. Gedurende veertig dagen zal Hij voor en met ons zijn: Hij is
de mensgeworden Zoon. Anders dan de farao wil God geen onderdanen,
maar kinderen. De woestijn is de plaats waar onze vrijheid kan rijpen in
een persoonlijke beslissing niet weer te terug te vallen in slavernij. In de
Veertigdagentijd vinden wij nieuwe criteria voor gerechtigheid en een
gemeenschap waarmee wij vooruitgang kunnen boeken op een weg die wij
nog nooit gegaan zijn.

Dit brengt een strijd met zich mee zoals het boek Exodus en de beproevingen
van Jezus in de woestijn ons duidelijk vertellen. Tegenover de stem van
God, die zegt “Gij zijt mijn Zoon, mijn veelgeliefde” (Mar. 1, 1) en “Gij
zult geen andere goden hebben, ten koste van Mij” (Ex. 20 3) staan immers
de leugens van de vijand. De afgoden zijn meer te vrezen dan de farao: wij
zouden ze kunnen beschouwen als zijn stem in ons. Alles kunnen, door allen
erkend worden, erin slagen beter te zijn dan alle anderen: ieder menselijk
wezen wordt in zich de verleiding gewaar van deze leugen. Het is een oude
weg. Wij kunnen ons zo hechten aan geld, aan bepaalde projecten, ideeén,
doeleinden, aan onze positie, aan een traditie, zelfs aan sommige personen.
In plaats van ons in beweging te zetten zullen zij ons verlammen. In plaats
van ons anderen te laten ontmoeten zullen zij ons tegenover hen stellen. Er
bestaat echter een nieuwe mensheid, het volk van de kleinen en nederigen,
die niet zijn bezweken door de aantrekkingskracht van de leugen. Terwijl
de afgoden degenen die hen dienen, stom, blind, doof, onbeweeglijk maken
(vgl. Ps. 114, 4), staan de armen van geest onmiddellijk open en bereid:
een stille kracht van het goede die zich om de wereld bekommert en haar
ondersteunt.

Hetistijd omte handelen, en in de Veertigdagentijd is handelen ook stilstaan.
Stilstaan in gebed om het Woord van God te ontvangen, en stilstaan zoals
de Samaritaan, in tegenwoordigheid van de gewonde broeder. De liefde
voor God en de naaste is één enkele liefde. Geen andere goden hebben
is stilstaan bij de tegenwoordigheid van God, bij de naaste. Daarom zijn
gebed, aalmoes en vasten geen drie onathankelijke oefeningen, maar één
beweging van zich openstellen, van zelfontlediging: weg met de afgoden

18 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



die ons bezwaren, weg met de gehechtheden die ons gevangen houden.
Dan zal het hart dat verschrompeld en geisoleerd is, weer ontwaken.
Vertragen en halthouden dus. De contemplatieve dimensie van het leven,
die de Veertigdagentijd ons zo weer doet herontdekken, zal nieuwe energie
mobiliseren. In tegenwoordigheid van God worden wij zusters en broeders,
ervaren wij de ander met een nieuwe intensiteit: in plaats van bedreigingen
en vijanden vinden wij reisgenoten. Dit is de droom van God, het beloofde
land waarnaar wij op weg zijn, wanneer wij uit de slavernij wegtrekken.

De synodale gestalte van de Kerk, die wij in deze jaren aan het ontdekken
en aan het koesteren zijn, suggereert dat de Veertigdagentijd ook een tijd
van gemeenschappelijke beslissingen is, van grote en kleine keuzes tegen de
stroom in, die in staat zijn het alledaagse leven van de mensen en het leven
van een wijk te veranderen: de gewoontes bij het aankopen van goederen, de
zorg voor de schepping, de inclusie van wie niet wordt gezien of veracht. Ik
nodig iedere christelijke gemeenschap uit om dit te doen: de eigen gelovigen
momenten aanbieden om de eigen levensstijl te overdenken; hun de tijd
geven om de eigen aanwezigheid in de samenleving en de bijdrage om deze
te verbeteren te onderzoeken. Wee ons als het christelijk berouw zo zou zijn
als het berouw wat Jezus bedroefde. Hij zegt ook tot ons: “Wanneer gij vast,
zet dan geen somber gezicht zoals de schijnheiligen; zij verstrakken hun
gezicht om de mensen te tonen dat zij aan het vasten zijn” (Mat. 6, 16).
Laten wij veeleer kijken naar de vreugde op de gezichten, de geur ruiken
van de vrijheid, laat de liefde zich verspreiden die alle dingen nieuw maakt,
te beginnen bij de kleinste en meest nabije. Dat kan gebeuren in iedere
christelijke gemeenschap.

In de mate waarin deze Veertigdagentijd er een van bekering zal zijn, zal
de verdwaalde mensheid een uitbarsting van creativiteit gewaarworden: het
plotseling opkomen van een nieuwe hoop. 1k zou tot u willen zeggen, zoals
tot de jongeren die ik afgelopen zomer in Lissabon heb ontmoet: “Zoek en
neem risico’s, zoek en neem risico’s. In deze moeilijke historische situatie
zijn de uitdagingen enorm, het geweeklaag is smartelijk. Wij zien een derde
wereldoorlog in delen. Maar laten wij het risico omarmen door te denken dat
wij niet op sterven liggen, maar aan het baren zijn; niet aan het einde, maar
aan het begin van een groots schouwspel staan. Er is moed voor nodig om dit
te denken” (Toespraak tot universitaire studenten, 3 augustus 2023). Het is de
moed van de bekering, van het wegtrekken uit de slavernij. Geloof en liefde

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 19



houden dit kind van hoop bij de hand. Zij leren het lopen en tegelijkertijd
sleept het hen voorwaarts met zich mee."”

Ik zegen u en uw reis door de Veertigdagentijd.
Sint-Jan van Lateranen, 3 december 2023, eerste zondag van de Advent.
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers
Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

17 Vgl. Ch. Péguy, Il portico del mistero della seconda virtu (Het portaal van het
mysterie van de tweede deugd), Milaan 1978, 17-19.

20 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 61ste Wereldgebedsdag voor roepingen
Geroepen om hoop te zaaien en vrede te stichten

21 april 2024

Geliefde broeders en zusters,

De Wereldgebedsdag voor Roepingen nodigt ons ieder jaar uit om stil te
staan bij de kostbare gave van de roeping die de Heer richt tot ieder van ons,
als leden van zijn trouwe volk onderweg, om deel te nemen aan zijn plan van
liefde en de schoonheid van het evangelie te belichamen in de verschillende
stadia van het leven. Luisteren naar die goddelijke roepstem is verre van
een plicht die wellicht in de naam van een religieus ideaal van buitenaf
wordt opgelegd; het is daarentegen de zekerste manier die wij hebben om
het verlangen naar geluk dat wij in ons dragen, te voeden: ons leven wordt
verwezenlijkt en vervuld, wanneer wij ontdekken wie wij zijn, wat onze
kwaliteiten zijn, op welk terrein wij ze vrucht kunnen laten dragen, welke
weg wij kunnen gaan om een teken en instrument van liefde, schoonheid en
vrede te worden in de context waarin wij leven.

Zo is deze Dag altijd een mooie gelegenheid om met dankbaarheid jegens
de Heer te denken aan de trouwe, dagelijkse en vaak verborgen inzet van
degenen die gehoor hebben gegeven aan een roeping, die heel hun leven
omvat. Ik denk aan moeders en vaders die niet in de eerste plaats aan
zichzelf denken en niet de stroom van een oppervlakkige levensstijl volgen,
maar die hun leven vormgeven door relaties die gekenmerkt worden door
liefde en vriendelijkheid, openheid voor het geschenk van het leven en
toewijding aan hun kinderen en hun groei naar volwassenheid. Ik denk aan
al degenen die met overgave en in een geest van samenwerking hun eigen
werk verrichten; aan degenen die zich op verschillende manieren inzetten
voor een eerlijkere wereld, een meer solidaire economie, een rechtvaardig
sociaal beleid en een menselijker samenleving. Kortom, aan alle mannen
en vrouwen van goede wil die zich opofferen voor het gemeenschappelijk
welzijn. Ik denk aan de godgewijde personen die hun bestaan aan de Heer
aanbieden in de stilte van het gebed of in apostolische activiteit, soms aan
de randen van de samenleving, onvermoeibaar en creatief hun charisma in
dienst stellen van de mensen om hen heen. En ik denk aan al degenen die de
roeping tot het gewijde priesterschap hebben ontvangen, zich wijden aan de

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 21



verkondiging van het evangelie, mét het eucharistisch brood ook hun eigen
leven openbreken voor hun broeders en zusters en daarbij hoop zaaien en
allen de schoonheid van het Rijk Gods laten zien.

Tot de jongeren, vooral degenen die afstand voelen tot de Kerk of zich
onzeker voelen jegens haar, zou ik willen zeggen: laat Jezus je naar zich
toetrekken, richt je belangrijke vragen tot Hem door het evangelie te lezen,
laat Hem je uitdagen door zijn aanwezigheid die in ons altijd een gezonde
crisis uitlokt. Meer dan wie ook respecteert Hij onze vrijheid. Hij dringt zich
niet op, maar biedt Zich aan: geef Hem ruimte en je zult de weg naar geluk
vinden door Hem te volgen. En, als Hij het van je vraagt, door jezelf volledig
aan Hem te geven.

Een volk onderweg

De polyfonie van verschillende charisma’s en roepingen die de christelijke
gemeenschap erkent en begeleidt, helpt ons om beter te begrijpen wat het
betekent om christen te zijn. Als volk van God onderweg in deze wereld,
bezield door zijn Heilige Geest en ingevoegd als levende stenen in het
Lichaam van Christus, komen we tot het besef dat we leden zijn van een grote
familie, kinderen van de Vader en broers en zussen van elkaar. Wij zijn geen
in onszelf opgesloten eilanden, maar delen van een groter geheel. Daarom
draagt de Wereldgebedsdag voor roepingen het stempel van de synodaliteit:
er zijn veel charisma’s en wij zijn geroepen om naar elkaar te luisteren en
samen op weg te zijn om deze te ontdekken en om te onderscheiden waartoe
de Geest ons roept voor het welzijn van allen.

Op dit moment leidt onze gemeenschappelijke weg ons naar het jubileumjaar
2025. Wij zijn op weg als pelgrims van de hoop naar het Heilig Jaar, want
door het ontdekken van onze eigen roeping en haar plaats te midden van de
verschillende gaven die de Geest ons schenkt, kunnen we voor onze wereld
boodschappers en getuigen worden van Jezus’ droom van één menselijke
familie, verenigd in de liefde van God en in de band van naastenliefde,
samenwerking en broederschap.

Deze Dag is in het bijzonder gewijd aan het gebed om van de Vader de gave

af te smeken van heilige roepingen voor de opbouw van zijn Rijk: “Vraagt
daarom de Heer van de oogst arbeiders te sturen om te oogsten” (Luc. 10, 2).

22 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



En het gebed - dat weten wij - bestaat meer uit luisteren dan uit woorden die
tot God worden gericht. De Heer spreekt tot ons hart en wil het open, oprecht
en edelmoedig vinden. Zijn Woord is vlees geworden in Jezus Christus, die
ons heel de wil van de Vader openbaart. Dit jaar, dat is gewijd aan het gebed
ter voorbereiding op het Jubeljaar, worden wij opgeroepen om opnieuw
de onschatbare waarde te ontdekken van ons vermogen om een hartelijke
dialoog met de Heer aan te gaan en zo pelgrims van de hoop te worden,
omdat “het gebed de eerste kracht van de hoop is. Jij bidt en de hoop groeit,
gaat verder. Ik zou zeggen dat het gebed de deur openzet voor de hoop. De
hoop is er, maar met het gebed open ik de deur” (Catechese, 20 mei 2020).

Pelgrims van hoop en bouwers van vrede

Maar wat wil dat zeggen: pelgrims zijn? Zij die op pelgrimstocht gaan,
proberen vooral hun ogen gericht te houden op het doel en dat altijd in
hun hart en hoofd te houden. Maar om dat doel te bereiken moeten ze
zich op elke stap concentreren, wat betekent dat ze licht moeten reizen,
zich moeten ontdoen van wat hen bezwaart, alleen het hoognodige bij
zich dragen en er dagelijks naar streven om alle vermoeidheid, angst,
onzekerheid en aarzeling opzij te zetten, Pelgrim zijn betekent elke dag
opnieuw vertrekken, steeds opnieuw beginnen, opnieuw het enthousiasme
en de kracht vinden om de verschillende etappes van een reis af te leggen,
die, hoe vermoeiend en moeilijk ook, altijd nieuwe horizonten en onbekende
vergezichten voor ons opent.

Dit is de uiteindelijke betekenis van onze christelijke pelgrimstocht: we
gaan op reis om de liefde van God te ontdekken en tegelijkertijd onszelf te
ontdekken door een innerlijke reis, gevoed door onze relaties met anderen.
We zijn dus pelgrims omdat we geroepen zijn: geroepen om te houden van
God en van elkaar. Onze pelgrimstocht op aarde is verre van een zinloze reis
of een doelloos dwalen; integendeel, elke dag proberen we, door gehoor te
geven aan Gods roeping, elke stap te zetten die nodig is om verder te komen
naar een nieuwe wereld waar mensen in vrede, gerechtigheid en liefde
kunnen leven. Wij zijn pelgrims van hoop omdat we streven naar een betere
toekomst, toegewijd bij elke stap om die tot stand te brengen.

Ditis uiteindelijk het doel van iedere roeping: mannen en vrouwen van hoop te
worden. Als individuen en als gemeenschappen zijn wij, in de verscheidenheid

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 23



van charisma’s en diensten, allen geroepen om de evangelische boodschap
van hoop te belichamen en uit te dragen in een wereld die gekenmerkt wordt
door ongehoorde uitdagingen. Deze zijn onder andere het afschuwelijke
spookbeeld van een derde wereldoorlog die stukje bij beetje dichterbij komt;
de stroom migranten die hun thuisland ontvluchten op zoek naar een betere
toekomst; het groeiende aantal armen; de dreiging van een onomkeerbare
aantasting van de gezondheid van onze planeet. Om nog maar te zwijgen
van alle moeilijkheden die we die we elke dag tegenkomen en die ons soms
dreigen te laten vervallen in berusting of defaitisme.

In onze tijd is het dus voor ons christenen van doorslaggevend belang een
blik vol hoop te ontwikkelen en met vrucht te werken als antwoord op de
roeping die we hebben ontvangen, in dienst van Gods koninkrijk van liefde,
gerechtigheid en vrede. Deze hoop - zo verzekert ons de heilige Paulus -
“wordt niet teleurgesteld” (Rom. 5, 5), want ze komt voort uit de belofte van
de Heer dat Hij altijd met ons blijft en ons betrekt bij het werk van verlossing
dat Hij wil verrichten in het hart van iedere persoon en in het “hart” van
de hele schepping. Die hoop vindt haar stuwende kracht in de verrijzenis
van Christus, die “een levenskracht bevat die de wereld heeft doordrongen.
Waar het lijkt dat alles dood is, verschijnen overal opnieuw de kiemen van
de verrijzenis. Het is een weergaloze kracht. Weliswaar lijkt het vaak dat
God niet bestaat: wij zien onrecht, boosaardigheid, onverschilligheid en
wreedheid, die niet minder worden. Maar het is even zo zeker dat te midden
van de duisternis steeds iets nieuws begint de ontluiken, dat vroeg of laat
vrucht voortbrengt” (apost. exhort. Evangelii gaudium, 276). De apostel
Paulus zegt ook nog dat “wij in de hoop zijn gered” (Rom. 8, 24). De met
Pasen verwezenlijkte verlossing geeft hoop, een zekere, betrouwbare hoop,
waarmee wij de uitdagingen van het heden het hoofd kunnen bieden.

Pelgrims van hoop en bouwers van vrede zijn betekent dus dat we ons leven
baseren op de rots van de verrijzenis van Christus, wetend dat iedere inzet
van ons in de roeping die wij hebben omarmd en die wij voortzetten, niet
tevergeefs zal zijn.

Mislukkingen en obstakels kunnen zich onderweg voordoen, maar het zaad
van goedheid dat we zaaien groeit rustig en niets kan ons scheiden van het
einddoel: onze ontmoeting met Christus en de vreugde van een eeuwig leven
in broederlijke liefde. Deze ultieme roeping is er een waarop we dagelijks
moeten anticiperen: onze liefdevolle relatie met God en onze broeders

24 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



en zusters begint Gods droom van eenheid, vrede en broederschap te
verwezenlijken. Laat niemand zich van deze oproep buitengesloten voelen!
Ieder van ons kan in het kleine, in zijn levensstaat met de hulp van de Heilige
Geest een zaaier van hoop en vrede zijn.

De moed om mee te doen

In dit licht zeg ik nogmaals, net als op de Wereldjongerendagen in
Lissabon: “Rise up! - Sta op!”. Laten wij wakker worden uit de slaap, laten
wij onverschilligheid achter ons laten, laten wij de deuren openen van de
gevangenis waarin wij onszelf zo vaak hebben opgesloten, zodat ieder van
ons zijn of haar eigen roeping kan ontdekken in de Kerk en de wereld en
een pelgrim van hoop en bouwer van vrede kan worden! Laten wij het leven
geestdriftig omarmen en ons inzetten om liefdevol te zorgen voor hen die
naast ons staan, en voor de omgeving waarin wij wonen. Ik herhaal het: “Heb
de moed om mee te doen!” Don Oreste Benzi, een onvermoeibare apostel
van de naastenliefde en altijd aan de kant van de armen en de weerlozen, zei
altijd dat niemand zo arm is dat hij niets te geven heeft en niemand zo rijk is
dat hij niet iets nodig heeft om te ontvangen.

Laten wij dus opstaan en op weg gaan als pelgrims van hoop, zodat ook
wij, zoals Maria voor Elisabeth, boodschappers van vreugde kunnen zijn,
bronnen van nieuw leven en ambachtslieden van broederschap en vrede.

Rome, Sint Jan van Lateranen, 21 april 2024, Vierde Zondag van Pasen
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers/drs. P. Kuipers

FEindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 25



BRIEF
van paus Franciscus aan de parochiepriesters
2 mei 2024

Beste broeders in het parochie-priesterschap,

De internationale bijeenkomst “Parochiepriesters voor de synode” en de
dialoog met allen die eraan hebben deelgenomen, bieden mij de gelegenheid
om te bidden voor alle parochiepriesters over de hele wereld. Tot u allen richt
ik mij, in grote genegenheid, met deze woorden.

Het is zo vanzelfsprekend dat het bijna banaal klinkt, maar dat maakt het niet
minder waar: de Kerk zou niet vooruit kunnen gaan zonder uw toewijding en
uw pastorale dienst. Daarom wil ik eerst mijn dankbaarheid en waardering
uitspreken voor het edelmoedige werk dat u elke dag doet, door zaden van
het Evangelie te zaaien in elke soort grond (vgl. Marc. 4, 1-25).

Zoals u ervaart in deze dagen van samen delen, bevinden de parochies waarin
u uw ambt uitoefent zich in zeer verschillende contexten: ze bestaan aan de
rand van zeer grote steden — deze kende ik uit directe persoonlijke ervaring
in Buenos Aires - tot in dunbevolkte gebieden ter grootte van uitgestrekte
provincies. Ze vari€ren van die in stadscentra van veel Europese landen, waar
oude basilieken slinkende en vergrijzende gemeenschappen huisvesten, tot
die waar men viert onder de takken van een grote boom en waar het gezang
van vogels zich vermengt met de stemmen van vele kinderen.

De parochiepriesters zijn zich hiervan terdege bewust. Zij kennen het leven
van Gods volk van binnenuit: haar vermoeidheden en haar vreugden, haar
noden enrijkdommen. Daarom heeft een synodale Kerk haar parochiepriesters
nodig. Zonder hen zullen we nooit in staat zijn te leren hoe we samen op weg
kunnen gaan en hoe we gestalte kunnen geven aan de weg van de synodaliteit,
“de weg die God verwacht van de Kerk van het derde millennium”.'®

We zullen nooit een synodale en missionaire Kerk worden, als de
parochiegemeenschappen niet alle gedoopten laten participeren in die éne

18 Toespraak bij de herdenking van de vijftigste verjaardag van de instelling van de
bisschoppensynode, 17 oktober 2015.

26 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



missie: het evangelie te verkondigen als karakteristicke eigenschap van hun
leven. Als parochies niet synodaal en missionair zijn, zal de Kerk dat ook
niet zijn.

Het syntheseverslag van de eerste zitting van de zestiende Gewone
Algemene Vergadering van de Bisschoppensynode is in dit opzicht zeer
duidelijk. Parochies zijn, te beginnen met hun structuren en de organisatie
van het parochieleven, geroepen om zichzelf te zien “in de eerste plaats als
dienstbaar aan de zending die de gelovigen vervullen in het midden van de
samenleving, in het gezinsleven en op het werk, zonder zich uitsluitend te
concentreren op hun eigen activiteiten en hun organisatorische behoeften”
(8.1). Parochiegemeenschappen moeten steeds meer plaatsen worden van
waaruit de gedoopten als missionaire leerlingen vertrekken en waarheen
zij vol vreugde terugkeren om de wonderen te delen die de Heer door hun
getuigenis heeft verricht (vgl. Le. 10,17).

Als herders zijn wij geroepen om in dit proces de gemeenschappen die wij
dienentebegeleidenenonstegelijkertijdmetgebed, onderscheidingsvermogen
en apostolische ijver in te zetten, om ervoor te zorgen dat ons ambt is
aangepast aan de behoeften van een synodale en missionaire Kerk. Deze
uitdaging geldt de paus, de bisschoppen en de Romeinse Curie, en ook u,
parochiepriesters. Hij die ons geroepen en gewijd heeft vraagt ons vandaag
om te luisteren naar de stem van zijn Geest en om in die richting verder te
gaan die Hij ons wijst. Van één ding kunnen we zeker zijn: het zal ons nooit
ontbreken aan zijn genade. Al voortgaande langs deze weg zullen we ook
ontdekken hoe we onze bediening kunnen bevrijden van de dingen die ons
uitputten en de meest authentieke kern ervan herontdekken, de verkondiging
van Gods woord en het samenkomen van de gemeenschap voor het breken
van het Brood.

Ik moedig u dan ook aan om deze roeping van de Heer te aanvaarden, om
als parochiepriesters bouwers te zijn van een synodale en missionaire Kerk
en u enthousiast op weg te begeven voor het bereiken van dit doel. Daartoe
zou ik drie suggesties willen formuleren, die zouden kunnen helpen om uw
levensstijl en activiteiten als herders te inspireren.

1. Ik vraag u allereerst om uw specificke charisma steeds meer in dienst
te stellen van de veelvoudigheid van de door de Geest in het volk van God

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 27



uitgezaaide gaven. Het is dringend noodzakelijk om “met de geloofszin de
vele en gevarieerde charismatische gaven die aan de leken zijn toevertrouwd
te ontdekken, te bemoedigen en te waarderen, of ze nu van een nederige
of meer verheven vorm zijn” (Tweede Vaticaans Concilie, Decreet over
het ambt en het leven van de priesters Presbyterorum Ordinis, 9). Zij zijn
onmisbaar voor het evangeliseren van de verschillende menselijke situaties
en contexten. Ik ben ervan overtuigd dat u op deze manier vele verborgen
schatten aan het licht zult brengen en u zich minder alleen zult voelen in de
veeleisende taak van evangelisatie. Jullie zullen de vreugde ervaren om ware
vaders te zijn, die anderen niet domineren, maar in hen, zowel mannen als
vrouwen, grote en kostbare mogelijkheden naar boven halen.

2. Met heel mijn hart stel ik voor dat u de kunst van de gemeenschappelijke
onderscheiding aanleert en beoefent, waarbij u voor dit doel de methode van
“gesprek in de Geest” gebruikt, die ons zeer heeft geholpen op de synodale
weg en in de werkzaamheden van de synodale vergadering zelf. Ik ben er
zeker van dat u er veel goede vruchten van zult plukken, niet alleen op het
gebied van gemeenschapsstructuren zoals pastorale parochieraden, maar ook
op vele andere gebieden. Zoals het Syntheserapport duidelijk maakt, is de
onderscheiding een sleutelelement in de pastorale activiteit van een synodale
Kerk: “Het is belangrijk dat de praktijk van onderscheiding ook wordt
uitgeoefend in het pastoraat, op een manier die is aangepast aan verschillende
contexten, om licht te brengen in de concreetheid van het kerkelijk leven. Dit
zal helpen om de charisma’s die in de gemeenschap aanwezig zijn beter te
herkennen, om de verschillende verantwoordelijkheden en ambten verstandig
te verdelen en om in het licht van de Geest pastorale projecten te plannen die
verder gaan dan alleen het simpele organiseren van activiteiten” (2.1).

3. Ten slotte zou ik u willen aansporen om alles wat u doet te baseren op
een geest van delen en broederlijkheid onder elkaar en met uw bisschoppen.
Dit is iets dat krachtig naar voren kwam uit de Internationale Conferentie
voor de Permanente Vorming van Priesters, met als thema: “Wakkert de gave
van God die u bezit aan” (naar 2 Tim. 1,6), die afgelopen februari hier in
Rome plaatsvond, met meer dan 800 bisschoppen, priesters, godgewijden en
leken, mannen en vrouwen, die zich hier mee bezighouden en zo’n 80 landen
vertegenwoordigden. We kunnen geen authentieke vaders zijn als we niet
eerst zonen en broers zijn. En we kunnen geen gemeenschap en deelname
aan de gemeenschappen die aan onze zorg zijn toevertrouwd bevorderen,

28 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



tenzij we voor alles gemeenschap onder elkaar beleven. Ik ben me er terdege
van bewust dat, te midden van de voortdurende roep van onze pastorale
verantwoordelijkheden, deze inzet misschien op alleen maar n6g méér taken
of zelfs tijdverspilling lijkt, maar het tegendeel is waar: alleen op deze manier
zullen we geloofwaardig zijn en zullen onze activiteiten niet leiden tot het uit
elkaar vallen van wat anderen al hebben opgebouwd.

Het is niet alleen de synodale en missionaire Kerk die parochiepriesters
nodig heeft, maar ook het lopende proces van de synode 2021-2024, “Voor
een synodale Kerk: gemeenschap, participatie, missie”, met het oog op de
tweede zitting van de zestiende Gewone Algemene Vergadering van de
Bisschoppensynode, die in de komende maand oktober zal plaatsvinden. Om
ons daarop voor te bereiden, moeten we uw stem horen.

Daarom nodig ik degenen die hebben deelgenomen aan de internationale
bijeenkomst “Parochiepriesters voor de synode” uit om missionarissen van
synodaliteit te zijn, ook onder elkaar met uw collega-parochiepriesters,
en zodra u naar huis teruggekeerd bent, aan te zetten tot reflectie op de
vernieuwing van het ambt van parochiepriesters, en dit met een synodale
en missionaire mentaliteit. Zo stelt u het Algemeen Secretariaat van de
Synode in staat uw onderscheidende bijdragen te verzamelen met het oog
op de voorbereiding van het Instrumentum Laboris. Het doel van de huidige
Internationale Ontmoeting was om naar de parochiepriesters te luisteren,
maar dat kan vandaag niet worden afgerond: we moeten van u blijven horen.

Beste broeders, ik sta jullie terzijde in dit proces, waaraan ik zelf deelneem.
Ik zegen jullie allen van harte, en op mijn beurt heb ik behoefte aan jullie
nabijheid en de steun van jullie gebeden. Laten we ons toevertrouwen aan de
Heilige Maagd Maria Hodegetria, Onze-Lieve-Vrouw van de Weg. Ze wijst
ons de weg; ze leidt ons naar de Weg, de Waarheid en het Leven.

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 2 mei 2024
Franciscus

Vertaling: SRKK/mgr. dr. E.J. de Jong

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 29



BUL SPES NON CONFUNDIT

van paus Franciscus van de afkondiging van het Gewone Jubeljaar
van het jaar 2025

9 mei 2024

Franciscus

Bisschop van Rome

Dienaar van de dienaren Gods

Moge de hoop het hart vervullen van allen die deze brief zullen lezen

1. “Spes non confundit”, “de hoop wordt niet teleurgesteld” (Rom. 5, 5). In
het teken van de hoop bemoedigt de apostel Paulus de christengemeenschap
van Rome. De hoop is ook de kernboodschap van het komende Jubeljaar, dat
de paus overeenkomstig de oude traditie iedere vijfentwintig jaar afkondigt.
Ik denk aan alle pelgrims van hoop die naar Rome zullen komen om het Heilig
Jaar te beleven, en aan allen die het in de particuliere Kerken zullen vieren,
omdat zij de stad van de apostelen Petrus en Paulus niet kunnen bezoeken.
Moge het voor allen een levend en persoonlijk ogenblik van ontmoeting met
de Heer Jezus, “de deur” van het heil (vgl. Joh. 10, 7.9) kunnen zijn; met
Hem die de Kerk altijd, overal en aan allen moet verkondigen als “onze
hoop” (1 Tim. 1, 1).

Allen hopen. In het hart van ieder mens leeft de hoop als verlangen naar en
de verwachting van het goede, ook al weet hij niet wat morgen zal brengen.
De onvoorspelbaarheid van de toekomst doet echter soms tegenstrijdige
gevoelens naar boven komen: van vertrouwen tot vrees, van kalmte tot
moedeloosheid, van zekerheid tot twijfel. Wij komen vaak moedeloze
personen tegen, die sceptisch en pessimistisch naar de toekomst kijken,
alsof niets hun geluk zou kunnen bieden. Moge het Jubeljaar voor allen een
gelegenheid zijn om de hoop nieuw leven in te blazen. Gods Woord helpt ons
de redenen daarvoor te vinden. Laten wij ons laten leiden door hetgeen de
apostel Paulus juist aan de christenen van Rome schrijft.

Een Woord van hoop
2. “Gerechtvaardigd door het geloof, leven wij in vrede met God door Jezus

Christus onze Heer. Hij is het, die ons door het geloof de toegang heeft
ontsloten tot die genade waarin wij staan; door Hem ook mogen wij ons

30 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



beroemen op onze hoop op de heerlijkheid Gods. [...] En de hoop wordt
niet teleurgesteld, want Gods liefde is in ons hart uitgestort door de heilige
Geest die ons werd geschonken” (Rom. 5, 1-2.5). Er worden hier veel
aanknopingspunten voor reflectie voorgesteld door de heilige Paulus. Wij
weten dat de Brief aan de Romeinen een beslissende overgang markeert in
zijn werk voor de evangelisatie Tot op dat ogenblik heeft hij deze ontwikkeld
in het oostelijk gebied van het Romeinse Rijk en nu wacht Rome op hem met
alles wat zij in de ogen van de wereld vertegenwoordigt: een grote uitdaging
die onder ogen moet worden gezien in de naam van de verkondiging van het
evangelie, die geen barrieres of grenzen mag kennen. De Kerk van Rome is
niet door Paulus gesticht en hij voelt het intense verlangen om haar spoedig
te bereiken om aan allen het evangelie van de gestorven en verrezen Jezus
Christus te brengen als verkondiging van de hoop die de beloften vervult, in
de heerlijkheid binnenleidt en, gebaseerd op de liefde, niet teleurstelt.

3. De hoop komt immers voort uit de liefde en baseert zich op de liefde, die
ontspringt uit het Hart van Jezus, dat op het kruis is doorboord. Immers,
“toen wij vijanden waren, zijn wij met God verzoend door de dood van zijn
Zoon; des te zekerder zullen wij, eenmaal verzoend, gered worden door zijn
leven” (Rom. 5, 10). En zijn leven manifesteert zich in ons geloofsleven, dat
begint met het doopsel, zich ontwikkelt in het zich voegen naar Gods genade
en daarom door de hoop bezield, altijd wordt vernieuwd en door de werking
van de Heilige Geest onwankelbaar gemaakt.

Het is immers de Heilige Geest met zijn eeuwige aanwezigheid op de weg
van de Kerk die in de harten van de gelovigen het licht van de hoop uitstraalt.
Hij houdt het brandend als een fakkel die nooit dooft om steun en kracht aan
ons leven te geven. De christelijke hoop misleidt niet en stelt inderdaad niet
teleur, omdat zij gebaseerd is op de zekerheid dat niets en niemand ons ooit
van de goddelijke liefde zal kunnen scheiden: “Wie zal ons scheiden van
de liefde van Christus? Verdrukking wellicht of nood, vervolging, honger,
naaktheid, levensgevaar of het zwaard? [...] Maar over dit alles zegenvieren
wij glansrijk, dankzij Hem die ons heeft liefgehad. Ik ben ervan overtuigd,
dat noch de dood noch het leven, noch engelen noch boze geesten, noch wat is
noch wat zijn zal, en geen macht in den hoge of in de diepte, noch enig wezen
in het heelal ons zal kunnen scheiden van de liefde Gods, die is in Christus
Jezus onze Heer” (Rom. 8, 35, 37-39). Daarom bezwijkt in moeilijkheden
deze hoop niet: zij baseert zich op het geloof en wordt gevoed door de liefde

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 31



en maakt het zo mogelijk verder te gaan in het leven. De heilige Augustinus
schrijft wat dit betreft: “In iedere soort van leven leeft men niet zonder deze
drie neigingen van de ziel “geloven, hopen, liethebben”."

4. De heilige Paulus is zeer realistisch. Hij weet dat het leven bestaat uit
vreugde en verdriet, dat de liefde op de proef wordt gesteld, wanneer de
moeilijkheden toenemen en de hoop tegenover het lijden lijkt in te storten.
En toch schrijft hij: “Wij zijn zelfs trots op onze beproevingen, in het besef
dat verdrukking leidt tot volharding, volharding tot beproefde deugd en deze
weer tot hoop” (Rom. 5, 3-4). Voor de apostel zijn nood en lijden de typische
omstandigheden van al degenen die het evangelie verkondigen in een
context van onbegrip en vervolging (vgl. 2 Kor. 6, 3-10). Maar in dergelijke
omstandigheden ontwaart men door het duister heen een licht: men ontdekt
hoe de evangelisatie de kracht ondersteunt die voortkomt uit het kruis en
de verrijzenis van Christus. En dat leidt ertoe een deugd te ontwikkelen die
nauw verwant is met de hoop: het geduld. Wij zijn intussen gewend alles
te willen en wel onmiddellijk in een wereld waar haast een constante is
geworden. Men heeft niet meer de tijd om elkaar te ontmoeten en het wordt
vaak ook in families moeilijk samen te zijn en rustig te praten. Het geduld is
verdreven door de haast en dit brengt mensen grote schade toe. In de plaats
hiervan komen immers onverdraagzaamheid, nervositeit, soms geweld om
niet, die ontevredenheid en geslotenheid veroorzaken.

In het tijdperk van internet, waarin ruimte en tijd worden verdrongen door
het “hier” en het “nu”, is bovendien het geduld niet thuis. Als wij nog in
staat zouden zijn met verwondering naar de schepping te kijken, zouden
wij kunnen begrijpen hoe het geduld doorslaggevend is. Wachten op de
afwisseling van de seizoenen met hun vruchten; het leven van de dieren en
de cyclus van hun ontwikkeling waarnemen; met de heldere blik van Sint
Franciscus die in zijn Cantico delle creature (Hooglied van de schepselen),
precies 800 jaar geleden geschreven, de schepping waarnam als een grote
familie en de zon “broeder” en de maan “zuster” noemde.? Het geduld
opnieuw ontdekken doet zichzelf en de ander zeer goed. De heilige Paulus
neemt vaak zijn toevlucht tot het geduld om het belang te onderstrepen van
de volharding en het vertrouwen in wat door God is beloofd, maar hij getuigt

9 Augustinus, Preken, 198 augm.
20 Fontes Franciscani, nr. 263, 6.10.

32 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



er vooral van dat God geduld heeft met ons. Hij is “de God, die de volharding
en de vertroosting schenkt” (Rom. 15, 5). Het geduld, ook een vrucht van de
Heilige Geest, houdt de hoop levend en versterkt haar als deugd en levensstijl.
Laten wij daarom leren vaak te vragen om de genade van het geduld, dat de
dochter is van de hoop en haar tegelijkertijd ondersteunt.

Een weg van hoop

5. Uit deze vervlechting van hoop en geduld wordt duidelijk hoe het christelijk
leven een weg is, die ook behoefte heeft aan sterke momenten om de hoop
te voeden en te versterken, de hoop die een onvervangbare gezel is en een
glimp van het doel doet opvangen: de ontmoeting met de Heer Jezus. Ik denk
graag dat een traject van genade, bezield door een populaire spiritualiteit, aan
de afkondiging in 1300 van het eerste Jubeljaar is voorafgegaan. Wij mogen
immers de verschillende vormen waardoor de genade van de vergeving
overvloedig is uitgestort over het heilige gelovige Volk van God niet vergeten.
Laten wij ons bijvoorbeeld de grote “vergiffenis” herinneren die de heilige
Celestinus V wilde schenken aan allen die zich begaven naar de basiliek van
Santa Maria di Collemaggio in Aquila op 28 en 29 augustus 1294, zes jaar
voordat paus Bonifatius VIII het Heilig Jaar instelde. De Kerk ervoer dus al
de genade van de barmhartigheid van een Jubeljaar. En paus Honorius III
had nog eerder, in 1216, de smeekbede van de heilige Franciscus ingewilligd
die een aflaat vroeg voor allen die Porziuncula zouden bezoeken in de eerste
twee dagen van augustus. Hetzelfde kan men zeggen voor de pelgrimstocht
naar Santiago de Compostella: paus Callixtus stond het immers in 1122 toe
om het Jubeljaar in dat heiligdom te vieren, telkens als het feest van de apostel
Jacobus op een zondag viel. Het is goed dat deze “wijdverspreide” wijze van
vieringen van een Jubeljaar blijft, zodat de kracht van Gods vergeving de
weg van de gemeenschappen en de mensen ondersteunt en begeleidt.

De pelgrimstocht brengt niet toevallig een fundamenteel element van ieder
Jubeljaar tot uitdrukking. Zich op weg begeven is karakteristiek voor wie op
zoek gaat naar de zin van het leven. De pelgrimstocht te voet stimuleert de
herontdekking van de waarde van de stilte, de inspanning, de wezenlijkheid
zeer. Ook het volgende jaar zullen de pelgrims van hoop niet nalaten langs
oude en niecuwe wegen te trekken om de ervaring van het Jubeljaar intens
te beleven. Bovendien zullen er in Rome zelf routes van geloof aanwezig
zijn in aanvulling op de traditionele van de catacomben en de zeven kerken.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 33



Van het ene land naar het andere trekken, als waren de grenzen overwonnen,
van de ene stad naar de andere gaan onder het zien van de schepping en
kunstwerken zal het mogelijk maken verschillende ervaringen en culturen te
koesteren om in zichzelf de schoonheid te dragen die, geharmoniseerd door
het gebed, ertoe leidt God te danken voor de door Hem verrichte wonderen.
De kerken van het Jubeljaar zullen langs de routes en in de stad Rome oases
van spiritualiteit kunnen zijn, waar men de weg van het geloof kan versterken
en zich kan laven aan de bronnen van de hoop vooral door te naderen tot het
sacrament van de verzoening, dat een onvervangbaar vertrekpunt is van een
werkelijke weg van bekering. Laat men in de particuliere Kerken op een
bijzondere wijze zorgen voor de voorbereiding van priesters en gelovigen op
de biecht en voor de toegankelijkheid van het sacrament in de persoonlijke
vorm.

Een bijzondere uitnodiging voor deze pelgrimstocht wil ik richten tot de
gelovigen van de Oosterse Kerken die reeds in volledige gemeenschap met
de opvolger van Petrus zijn. Zij die zo vaak zelfs tot aan de dood zoveel
hebben geleden om hun trouw aan Christus en de Kerk, moeten zich vooral
welkom voelen in de stad Rome, dat ook voor hen Moeder is en dat zoveel
herinneringen aan hun aanwezigheid bewaart. De Katholieke Kerk, die verrijkt
wordt door hun zeer oude liturgieén, de theologie en de spiritualiteit van de
Vaders, monniken en theologen, wil symbolisch de opname van hen en hun
Orthodoxe broeders en zusters tot uitdrukking brengen in een tijd dat zij al
de pelgrimstocht van de kruisweg beleven waarmee zij vaak gedwongen
worden hun land van oorsprong te verlaten, hun heilig land, waaruit geweld en
instabiliteit hen verjagen naar veiligere landen. Voor hen maakt de hoop door
de Kerk, die hen niet in de steek zal laten, maar hen overal zal volgen, waar
zij ook zullen gaan, bemind te worden, het teken van het Jubeljaar nog sterker.

6. Het Heilig Jaar 2025 is in continuiteit met de voorafgaande gebeurtenissen
van genade. Bij het laatste Gewone Jubeljaar is men de drempel overgegaan
van tweeduizend jaar na de geboorte van Jezus Christus. Vervolgens heb
ik een Buitengewoon Jubeljaar afgekondigd met het doel het “Gelaat van
de barmhartigheid” van God te laten zien en het mogelijk te maken dit te
ontmoeten,”' de centrale verkondiging van het evangelie voor ieder in iedere

2l Vgl. Franciscus, Misericordiae Vultus, bul met de afkondiging van het

Buitengewoon Jubeljaar van de barmhartigheid, 11 april 2015, nrs. 1-3.

34 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



tijd. Nu is de tijd gekomen van een nieuw Jubeljaar, waarbij wij weer de
Heilige Deur wijd openzetten om de levende ervaring te bieden van de
liefde van God, die in het hart de zekere hoop op het heil in Christus wekt.
Tegelijkertijd zal dit Heilig Jaar de weg richten op een andere voor alle
christenen fundamentele herdenking: in 2033 zal immers de tweeduizend
jaar gevierd worden van de verlossing die door het lijden, de dood en de
verrijzenis van de Heer Jezus tot stand is gebracht. Zo staan wij voor een
traject dat door grote etappes gemarkeerd wordt, waarbij de genade van
God voorafgaat en het volk begeleidt dat vol ijver in het geloof op weg is,
werkzaam in de liefde en volhardend in de hoop (vgl. 1 Tes. 1, 3).

Ondersteund door een zo lange traditie en in de zekerheid dat dit Jubeljaar
voor heel de Kerk een intense ervaring van genade en hoop zal kunnen zijn,
bepaal ik dat de Heilige Deur van de Sint-Pietersbasiliek in het Vaticaan op
24 december van het huidige jaar 2024 geopend wordt en dat dit het begin
zal zijn van het Gewone Jubeljaar. De daaropvolgende zondag, 29 december
2024, zal ik de Heilige Deur van mijn kathedraal Sint-Jan van Lateranen
openen, die dit jaar 1700 jaar kerkwijding zal vieren. Vervolgens zal op 1
januari 2025, het Hoogfeest van Maria, Heilige Moeder van God, de Heilige
Deur van de Santa Maria Maggiore worden geopend. Tenslotte zal op zondag
5 januari de Heilige Deur van de pauselijke basiliek van de H. Paulus buiten
de Muren geopend worden. Deze laatste drie Deuren zullen op zondag 28
december van hetzelfde jaar worden gesloten.

Bovendien bepaal ik dat op zondag 29 december 2024 de diocesane
bisschoppen in al de kathedralen en co-kathedralen de eucharistie vieren
als plechtige opening van het Jubeljaar volgens het rituale dat voor de
gelegenheid van tevoren zal worden voorbereid. Voor de viering in de kerk
van de co-kathedraal zal de bisschop vervangen kunnen worden door een
daarvoor aangewezen gedelegeerde. De bedevaart van een voor de collectio
gekozen kerk naar de kathedraal dient een teken te zijn van de weg van hoop
die, verlicht door het Woord van God, de gelovigen verenigt. Daarin dienen
enkele passages uit onderhavig document gelezen te worden en het volk de
aflaat voor het Jubeljaar verkondigd te worden die verkregen kan worden
volgens de voorschriften die vervat zijn in hetzelfde rituale voor de viering
van het Jubeljaar in de particuliere Kerken. Gedurende het Heilig Jaar, dat
in de particuliere Kerken zal eindigen op zondag 28 december 2025, dient
men ervoor te zorgen dat het Volk van God met volledige deelname hetzij de

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 35



verkondiging van hoop van de genade van God, hetzij de tekenen die van de
doeltreffendheid ervan getuigen, kan ontvangen.

Het Gewone Jubeljaar zal eindigen met het sluiten van de Heilige Deur
van de pauselijke Sint-Pietersbasiliek in het Vaticaan op 6 januari 2026, het
feest van de Openbaring des Heren. Moge het licht van de christelijke hoop
iedere persoon kunnen bereiken als boodschap van de liefde van God die tot
allen gericht is! En moge de Kerk een trouwe getuige kunnen zijn van deze
verkondiging in ieder deel van de wereld!

Tekenen van hoop

7. Laten wij niet alleen hoop putten uit de genade van God, maar ook
geroepen zijn deze opnieuw te ontdekken in de tekenen van de tijd die de
Heer ons aanreikt. Zoals het Tweede Vaticaans Concilie zegt, “heeft de Kerk
te allen tijde de opdracht de tekenen des tijds te doorzoeken en in het licht
van het evangelie te interpreteren. Op deze wijze kan zij dan, op een aan
elke generatie aangepaste wijze, een antwoord geven op de voortdurende
vragen van de mensen over de zin van het huidige en toekomstige leven en
over de onderlinge verhouding daartussen”.?? Het is derhalve noodzakelijk
aandacht te schenken aan het zovele goede dat in de wereld aanwezig is, om
niet te vervallen in de verleiding te denken dat wij overweldigd zijn door het
kwaad en het geweld. Maar de tekenen van de tijd, die het verlangen van het
menselijk hart bevatten, dat behoefte heeft aan de heilzame tegenwoordigheid
van God, vragen erom veranderd te worden in tekenen van hoop.

8. Het eerste teken van hoop dient vertaald te worden in vrede voor de
wereld, die opnieuw ondergedompeld is in de tragedie van de oorlog. De
drama’s van het verleden vergetend, wordt de mensheid onderworpen
aan een nieuwe en moeilijke beproeving, die zeer veel volken onderdrukt
ziet door de beestachtigheid van het geweld. Wat hebben deze volken nog
niet ondergaan? Hoe is het mogelijk dat hun wanhopige kreet om hulp de
verantwoordelijken van de naties, zich bewust van de gevolgen die er op
mondiaal niveau uit kunnen voortvloeien, hen er niet toe brengt een einde
te maken aan de te vele regionale conflicten? Is het te veel om te dromen

22 Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, pastorale constitutie Gaudium et spes

over de Kerk in de wereld van deze tijd, 7 december 1965, nr. 4.

36 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



dat de wapens zwijgen en ophouden verwoesting en dood te brengen? Moge
het Jubeljaar eraan herinneren dat zij die “vrede brengen, kinderen van God
genoemd worden” (Mat. 5, 9). Het vereiste van de vrede bevraagt allen en
verplicht er toe concrete projecten na te streven. Moge het niet ontbreken
aan inzet van de diplomatie om moedig en creatief ruimte, gericht op een
duurzame vrede, te scheppen voor onderhandelingen.

9. Met hoop naar de toekomst kijken is ook gelijk aan het idee van een leven
vol enthousiasme dat moet worden doorgegeven. Wij moeten helaas met
droetheid vaststellen dat in zeer veel situaties dat perspectief ontbreekt. Het
eerste gevolg is het verlies van het verlangen om het leven door te geven. Ten
gevolge van het koortsachtige levensritme, de angst voor de toekomst, het
gebrek aan garanties voor werk en adequate maatschappelijke bescherming,
sociale modellen waarin het zoeken naar winst de agenda bepaalt in
plaats van de zorg voor relaties, maakt men in verschillende landen een
zorgwekkende daling van het geboortecijfer mee. Daarentegen “vormt” in
andere contexten” de demografische groei als oorzaak zien in plaats van
het extreme en selectieve consumentisme van enkelen, een manier om de
problemen niet onder ogen te zien”.

Openstaan voor het leven met een verantwoord moederschap en vaderschap
is het doel dat de Schepper in het hart en het lichaam van mannen en vrouwen
heeft geschreven, een zending die de Heer aan de echtgenoten en hun liefde
toevertrouwt. Het is dringend noodzakelijk dat wetgeving in de staten
gepaard gaat met de overtuigde steun van de geloofsgemeenschappen en de
hele burgergemeenschap in al haar geledingen, omdat ket verlangen van de
Jjongeren nieuwe kinderen voort te brengen, als vrucht van de vruchtbaarheid
van hun liefde, aan iedere maatschappij een toekomst geeft en een kwestie
van hoop is: het is athankelijk van de hoop en brengt hoop voort.

De christelijke gemeenschap mag daarom voor niemand onderdoen in het
ondersteunen van de noodzaak van een maatschappelijk verbond voor
de hoop, dat inclusief en niet ideologisch is en werkt aan een toekomst,
gekenmerkt door de glimlach van zeer veel kinderen die de intussen te veel
lege wiegjes in veel gedeelten van de wereld vullen. Maar in werkelijkheid

2 Franciscus, Encycliek, Laudato si’ over de zorg voor het gemeenschappelijke
huis, 24 mei 2015, nr. 50.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 37



hebben allen er behoefte aan de levensvreugde weer terug te krijgen, omdat het
menselijk wezen, geschapen naar Gods beeld en gelijkenis (vgl. Gen. 1, 26),
zich niet tevreden mag stellen met overleven en zich erdoorheen slaan, zich
aanpassen aan het heden en zich laten bevredigen door alleen maar materi€le
werkelijkheden. Dat sluit op in individualisme en verwoest de hoop door een
droefenis die zich nestelt in het hart en bitter en onverdraagzaam maakt.

10. In het Jubeljaar zullen wij geroepen zijn om tastbare tekenen van hoop te
zijn voor zoveel broeders en zusters die in moeilijke omstandigheden leven.
Ik denk aan de gedetineerden, die, verstoken van de vrijheid, iedere dag niet
alleen de hardheid van het opgesloten zijn, maar ook de affectieve leegte,
de opgelegde beperkingen en al te vaak het gebrek aan respect ervaren. 1k
stel de regeringen voor dat zij in het Jubeljaar initiatieven op zich nemen
die de hoop weer terugbrengen; vormen van amnestic of kwijtschelding
die erop gericht zijn de mensen te helpen om het vertrouwen in zichzelf
en de maatschappij weer terug te krijgen; trajecten van re-integratie in de
maatschappij, met concrete inzet voor het naleven van de wetten.

Het is een oude oproep, die komt van het Woord van God en met heel
zijn waardvolle wijsheid in het vragen om daden van goedertierenheid en
bevrijding die het mogelijk maken om opnieuw te beginnen: “Dat vijftigste
jaar moet een heilig jaar voor u zijn: dan moet ge in het land afkondigen
dat alle bewoners hun slaven vrijlaten” (Lev. 25, 10). Wat door de Wet
van Mozes is bepaald, wordt door de profeet Jesaja hernomen: “Hij heeft
mij gezonden om de armen het blijde nieuws te brengen, om te verbinden
wier hart gebroken is, om aan de gevangenen vrijlating te melden, en aan
de geboeiden de terugkeer naar het licht; om een jaar van Gods genade
te melden” (Jes. 61, 1-2). Het zijn de woorden die Jezus zich eigen heeft
gemaakt aan het begin van zijn dienstwerk, wanneer Hij verklaart dat de
vervulling van het “jaar van de genade van de Heer” in Hemzelfis (vgl. Luc.
4, 18-19). Laten in iedere hoek van de aarde de gelovigen, in het bijzonder
de herders, zich tot vertolkers maken van die verzoeken en één stem vormen
die moedig vraagt om waardige omstandigheden voor wie is opgesloten,
respect voor de mensenrechten en vooral het afschaffen van de doodstraf,
een maatregel die ingaat tegen het christelijk geloof en die iedere hoop op
vergeving of vernieuwing vernietigt.”* Om de gedetineerden een concreet

2 Vgl. Catechismus van de Katholieke Kerk, nr. 2267.

38 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



teken van nabijheid te geven wil ik zelf in een gevangenis een Heilige Deur
openen, opdat het voor de gedetineerden een symbool is dat uitnodigt om
naar de toekomst te kijken met hoop en met een vernieuwde inzet van leven.

11. Tekenen van hoop zullen gegeven moeten worden aan de zieken thuis en
in de ziekenhuizen. Mogen zij troost vinden in de nabijheid van personen
die hen bezoeken en in de genegenheid die zij ontvangen. De werken van
barmhartigheid zijn ook werken van hoop, die in de harten gevoelens van
dankbaarheid opwekken. En moge de dankbaarheid alle werkers in de
gezondheid bereiken die in vaak moeilijke omstandigheden hun zending
uitoefenen met dienstvaardige zorg voor zieke en de meest broze mensen.

Moge het niet ontbreken aan inclusieve aandacht voor allen die, doordat
zij zich in bijzonder zware omstandigheden bevinden, de eigen zwakte
ervaren, vooral als zij lijden aan ziektes of handicaps die hun persoonlijke
autonomie zeer beperken. De zorg voor hen is een loflied op de menselijke
waardigheid, een lied van hoop dat de harmonieuze samenwerking van heel
de maatschappij vereist.

12. Aan tekens van hoop hebben ook degenen behoefte die de hoop in zichzelf
vertegenwoordigen: de jongeren. Zij zien helaas hun dromen vaak instorten.
Wij mogen hen niet teleurstellen: op hun enthousiasme is de toekomst
gebaseerd. Het is mooi te zien hoe zij energie uitstralen, bijvoorbeeld wanneer
zij de mouwen opstropen en zich vrijwillig inzetten bij calamiteiten en
situaties van maatschappelijke nood. Maar het is triest jongeren zonder hoop
te zien; overigens, wanneer de toekomst onzeker is en niet toegankelijk voor
dromen, wanneer de studie geen uitweg biedt en het gebrek aan werk of aan
een stabiele betrekking de verlangens tot nul reduceren, is zwaarmoedigheid
en verveling in het leven nu onvermijdelijk. De illusie van drugs, het gevaar
van overtreding en het zoeken naar het vluchtige scheppen in hen meer dan
in anderen verwarring, verbergen de schoonheid en de zin van het leven en
laten hen afglijden in donkere afgronden en brengt hen ertoe zelfdestructief
te handelen. Moge het Jubeljaar in de Kerk daarom voor hen een gelegenheid
voor een nieuw elan zijn: laten wij met een hernieuwde passie de zorg op ons
nemen voor kinderen, studenten, jonge stellen, de jonge generaties! Laten
we jonge mensen nabij zijn, zij zijn de vreugde en de hoop van de Kerk en
de wereld!

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 39



13. Het zal niet mogen ontbreken aan tekenen van hoop ten opzichte van de
migranten, die hun land verlaten op zoek naar een beter leven voor zichzelf
en hun families. Mogen hun verwachtingen niet tenietgedaan worden door
vooroordelen en geslotenheid; moge gastvrijheid, die de armen wijd opent
voor ieder naar zijn waardigheid, gepaard gaan met verantwoordelijkheid,
opdat niemand het recht geweigerd wordt om een betere toeckomst op te
bouwen. Mogen voor de zovele ballingen, viuchtelingen en asielzoekers, die
door internationale conflicten gedwongen zijn te vluchten voor oorlog, geweld
en discriminatie, veiligheid en toegang tot werk en onderwijs, noodzakelijke
instrumenten voor hun integratie in de nieuwe maatschappelijke context,
gegarandeerd worden.

Moge de christelijke gemeenschap altijd bereid zijn het recht van de zwaksten
te beschermen. Moge zij met edelmoedigheid de deuren wijd openzetten,
opdat het niemand ooit ontbreekt aan de hoop op een beter leven. Moge in de
harten het Woord van de Heer weerklinken, die in de grote parabel van het
eindoordeel heeft gezegd: “Ik was vreemdeling en gij hebt Mij opgenomen”,
en “al wat gij gedaan hebt voor een dezer geringsten van mijn broeders hebt
gij voor Mij gedaan” (Mat. 25, 35-40).

14. Tekenen van hoop verdienen de ouderen, die vaak eenzaamheid en een
gevoel van in de steek gelaten worden ervaren. Het op waarde schatten van
hun levenservaring, de wijsheid waarvan zij de dragers zijn en de bijdrage
die zij kunnen bieden, is een verplichting voor de christelijke gemeenschap
en de burgermaatschappij, die geroepen zijn samen te werken aan een
bondgenootschap tussen de generaties.

Een bijzondere gedachte wijd ik aan de grootvaders en de grootmoeders, die
het doorgeven van het geloof en de levenswijsheid aan de jongere generaties
vertegenwoordigen. Mogen zij ondersteund worden door de dankbaarheid
van de kinderen en de liefde van de kleinkinderen, die in hun hun wortels,
begrip en bemoediging vinden.

15. Ik vraag bedroefd om hoop voor de miljarden armen die het vaak ontbreekt
aan het noodzakelijke om te leven. Door de opeenvolging van steeds nieuwe
golven van verarming is er het gevaar van gewenning en berusting. Maar
wij mogen de blik niet afwenden van zulke dramatische situaties die wij
intussen overal, niet alleen in bepaalde streken van de wereld tegenkomen.

40 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Wij komen iedere dag arme of verarmde personen tegen en soms kunnen het
onze buren zijn. Vaak hebben zij geen woning, noch genoeg voedsel voor
een dag. Zij lijden onder de uitsluiting en de onverschilligheid van zovelen.
Het is schandalig dat in een wereld die zo rijk is aan enorme middelen die
grotendeels bestemd zijn voor de bewapening, de armen “het merendeel
[...] miljarden mensen zijn. Zij zijn vandaag onderwerp in het internationale
politieke en economische debat, maar meestal lijkt het of hun problemen
als aanhangsel naar voren worden gebracht, als een kwestie die bijna als
verplicht of in de marge wordt toegevoegd, als men ze al niet beschouwt
als puur bijkomstige schade. Als het concreet wordt, komen zij op de laatste
plaats”.?® Laten wij dit niet vergeten: de armen zijn bijna altijd slachtoffers,
geen schuldigen.

Oproepen voor de hoop

16. Het oude woord van de profeten herhalend, herinnert het Jubeljaar eraan
dat de goederen van de aarde niet bestemd zijn voor weinig bevoorrechten,
maar voor allen. Het is noodzakelijk dat allen die rijkdommen bezitten, zich
edelmoedig betonen door de broeders en zusters in nood te herkennen. 1k
denk in het bijzonder aan hen die het ontbreekt aan water en voedsel: honger
is een schandalige plaag in het lichaam van onze mensheid en nodigt allen
uit om het geweten wakker te schudden. Ik hernieuw mijn oproep dat “wij
met het geld dat gebruikt wordt voor wapens en andere militaire uitgaven een
wereldfonds vormen om uiteindelijk de honger uit te bannen en bij te dragen
aan de ontwikkeling van de armste landen, zodat hun bewoners niet hun
toevlucht nemen tot gewelddadige of bedrieglijke oplossingen of gedwongen
worden hun land te verlaten om een waardiger leven te leiden” .2

In het licht van het Jubeljaar wil ik nog een andere bedroefde uitnodiging
doen: die is bestemd voor de meest welvarende naties, opdat zij de ernst
erkennen voor zoveel genomen beslissingen en de schulden van landen
die ze nooit zouden kunnen terugbetalen, kwijtschelden. Meer dan een
kwestie van grootmoedigheid, is het een kwestie van gerechtigheid, die
tegenwoordig nog verergerd wordt door een nieuwe vorm van onbillijkheid,
waarvan wij ons bewust zijn geworden: “Er is immers een “ecologische

25 Franciscus, Laudato si’, cit., nr. 49.
2 Franciscus, encycliek Fratelli tutti over broederschap en sociale vriendschap,
3 oktober 2020, nr. 262.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 41



schuld”, vooral tussen Noord en Zuid, die verband houdt met commerciéle
onevenwichtigheid met gevolgen op ecologisch gebied en methet onevenredig
gebruik van de natuurlijke hulpbronnen door enkele landen in de loop van de
geschiedenis”.”” Zoals de Heilige Schrift zegt, behoort de aarde aan God en
aan allen toe en wonen wij er als “vreemdelingen en gasten” (Lev. 25, 23).
Als wij in de wereld werkelijk de weg van de vrede willen bereiden, laten
wij ons er dan voor inzetten de diepste oorzaken van de ongerechtigheden te
verhelpen, onterechte en niet in te lossen schulden kwijt te schelden, laten
wij de hongerigen verzadigen.

17. In het komende Jubeljaar valt ook een voor alle christenen zeer
veelbetekenende herdenking. Het zal immers 1700 jaar na de viering van
het eerste grote Oecumenisch Concilie van Nicea zijn. Het is goed eraan te
herinneren dat vanaf de tijden van de apostelen de herders bij verschillende
gelegenheden in vergadering bijeenkwamen om leerstellige thema’s en
disciplinaire kwesties te behandelen. In de eerste eeuwen van het geloof
vermenigvuldigden zich zowel in het christelijke Oosten als in het christelijke
Westen de synoden en lieten hiermee zien hoe belangrijk het was om de
eenheid van het Volk van God en de trouwe verkondiging van het evangelie
te bewaren. Het Jubeljaar zal een belangrijke gelegenheid kunnen zijn om aan
deze synodale vorm concrete invulling te geven, die de christengemeenschap
vandaag voelt als noodzakelijker om beter te kunnen beantwoorden aan de
noodzaak van evangelisatie: alle gedoopten zijn, ieder met zijn charisma en
dienstwerk, medeverantwoordelijk, opdat veel tekenen van hoop getuigen
van de tegenwoordigheid van God in de wereld.

Het Concilie van Nicea had de taak de eenheid te bewaren, die ernstig
werd bedreigd door het ontkennen van de goddelijkheid van Jezus
Christus en Zijn wezensgelijkheid met de Vader. Er waren ongeveer
driehonderd bisschoppen, die op 20 mei 325, bijeengeroepen op instigatie
van keizer Constantinus II, bijeenkwamen in het keizerlijk paleis. Na
verschillende debatten herkenden allen met de genade van de Geest elkaar
in de geloofsbelijdenis die wij ook vandaag nog belijden in de zondagse
eucharistieviering. De concilievaders wilden die belijdenis voor de eerste
keer beginnen met het gebruik van de uvitdrukking “Wij geloven”,” als

27 Francesco, Laudato si’, cit., nr. 51.
8 Geloofbelijdenis van Nicaea: H. Denziger - A. Schonmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, nr. 125.

42 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



getuigenis dat in dat “Wij” alle Kerken met elkaar in gemeenschap waren
en alle christenen hetzelfde geloof beleden.

Het Concilie van Nicea is een mijlpaal in de geschiedenis van de Kerk. De
verjaardag ervan nodigt de christenen uit om zich verenigen in lofprijzing
van en dankzegging aan de Heilige Drie-eenheid en in het bijzonder aan
Jezus Christus, de Zoon van God, “één in wezen met de Vader”,” die ons dat
mysterie van liefde heeft geopenbaard. Maar Nicea vertegenwoordigt ook
een uitnodiging aan alle Kerken en kerkgemeenschappen om voort te gaan
op de weg naar een zichtbare eenheid, niet moe te worden passende vormen
te vinden om samen ten volle te beantwoorden aan het gebed van Jezus:
“Opdat zij allen één mogen zijn, zoals Gij, Vader, in Mij en Ik in U: dat ook
zij in Ons mogen zijn, opdat de wereld gelove, dat Gij Mij gezonden hebt”
(Joh. 17, 21).

Op het Concilie van Nicaea ging het ook over de datering van Pasen. Wat
dit betreft, zijn er vandaag nog verschillende standpunten die verhinderen
de fundamentele gebeurtenis van het geloof op dezelfde dag te vieren. Door
een providenti€éle omstandigheid zal dit juist in het jaar 2025 wel gebeuren.
Moge dit een beroep doen op alle christenen van Oost en West om een
beslissende stap te zetten naar een eenheid omtrent een gemeenschappelijke
datum voor Pasen. Velen hebben, en het is goed hieraan te herinneren, geen
kennis meer van de discussies uit het verleden en begrijpen niet hoe er in
dezen onenigheden kunnen bestaan.

Verankerd in de hoop

18. De hoop vormt samen met het geloof en de liefde het drieluik van de
“theologale deugden”, die de essentie van het christelijk leven tot uitdrukking
brengen (vgl. 1 Kor. 13, 13; 1 Tess. 1, 3). In hun onverbrekelijke dynamiek is
de hoop de deugd die om zo te zeggen de oriéntatie inprent, de richting en het
doel van een gelovig bestaan wijst. Daarom nodigt de apostel Paulus ertoe
uit: “Laat de hoop u blij maken, houdt stand in de verdrukking, volhardt in
het gebed” (Rom. 12, 12). Ja, wij hebben er behoefte aan om “over te vloeien
van hoop” (vgl. Rom. 15, 13) om op een geloofwaardige en aantrekkelijke
wijze te getuigen van het geloof en de liefde die wij in het hart dragen; opdat

¥ Ibid.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 43



het geloof vreugdevol, de liefde enthousiast is; opdat ieder in staat is om
door een glimlach, een gebaar van liefde, een broederlijke blik, een oprecht
luisterend oor, een belangeloze dienst, wetend dat dat in de Geest van Jezus
voor de ontvanger, een vruchtbaar zaad van hoop kan worden. Maar wat is
het fundament van ons hopen? Om dat te begrijpen is het goed om stil te
staan bij de redenen van onze hoop (vgl. 1 Petr. 3, 15).

19. “Tk geloof'in het ecuwige leven”:* zo belijdt ons geloofen de christelijke
hoop vindt in deze woorden een fundamentele spil. Immers, zij “is de
goddelijke deugd waardoor wij naar [...] het eeuwig leven verlangen als
naar ons geluk”.’! Het Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie zegt: “Bij
het ontbreken van een goddelijk fundament en van de hoop op het eeuwig
leven lijdt de waardigheid van de mens ernstige schade, zoals tegenwoordig
vaak valt te constateren, en de raadselen van leven en dood, van schuld en
pijn blijven zonder oplossing, zodat de mensen niet zelden tot wanhoop
vervallen”.3? Wij hebben daarentegen krachtens de hoop waarin wij gered
zijn, de zekerheid, wanneer wij naar de tijd kijken die voorbijgaat, dat de
geschiedenis van de mensheid en die van ieder van ons niet naar een blind
punt of een donkere afgrond gaan, maar gericht zijn op de ontmoeting met
de Heer van de heerlijkheid. Laten wij dus leven in de verwachting van zijn
terugkeer en in de hoop voor altijd in Hem te leven: laten wij in deze geest
de bewogen smeekbede van de eerste christenen doen, waarmee de Heilige
Schrift eindigt: “Kom, Heer Jezus!” (Apok. 20, 20).

20. De gestorven en verrezen Jezus is het hart van ons geloof. De heilige
Paulus geeft ons, wanneer hij in weinig woorden dit uitspreekt, daarbij
slechts vier werkwoorden gebruikend, de “kern” van onze hoop door: ”’In de
eerste plaats dan heb ik u overgeleverd wat ik ook zelf als overlevering heb
ontvangen, namelijk dat Christus gestorven is voor onze zonden volgens
de Schriften, en dat Hij begraven is, en dat Hij is opgestaan op de derde
dag volgens de Schriften, en dat Hij is verschenen aan Kefas en daarna aan
de Twaalf” (1 Kor. 15, 3-5). Christus is gestorven, begraven, opgestaan,
verschenen. Voor ons is Hij door het drama van de dood heen gegaan. De
liefde van de Vader heeft hem opgewekt in de kracht van de Geest en zijn

30 Geloofsbelijdenis van Nicaea: H. Denziger - A. Schonmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, nr. 30.

31 Catechismus van de Katholieke Kerk, nr. 1817.

32 Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, Gaudium et spes, cit., nr. 21.

44 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



menselijkheid werd de eerste vrucht van de eeuwigheid voor ons heil. De
christelijke hoop bestaat nu juist hierin: ten overstaan van de dood, waar
alles lijkt te eindigen, krijgt men de zekerheid dat dankzij Christus, dankzij
zijn genade die ons in het doopsel is meegedeeld, “het leven niet van ons
wordt afgenomen, maar nieuw gemaakt wordt voor eeuwig”.** Immers,
in het doopsel samen met Christus begraven, ontvangen wij in Hem,
die verrezen is, de gave van een nieuw leven, dat de muur van de dood
omverhaalt door van de dood een doorgang naar de eecuwigheid te maken.

En als ten overstaan van de dood, een smartelijke scheiding die dwingt
de meest dierbaren achter te laten, geen enkele retoriek volstaat, zal het
Jubeljaar ons de gelegenheid bieden met immense dankbaarheid de gave
van het nieuwe leven opnieuw te ontdekken dat wij in het doopsel hebben
ontvangen, en dat in staat is het drama van de dood te veranderen. Het is
veelbetekenend in de context van het Jubeljaar opnieuw te denken aan hoe
dat mysterie vanaf de eerste eeuwen van het geloof verstaan is. Lange tijd
hebben de christenen bijvoorbeeld de doopvont achthoekig gebouwd en wij
kunnen vandaag nog de vele oude doopkapellen bewonderen die die vorm
behouden, zoals in Rome bij de Sint-Jan van Lateranen. Zij wijst erop dat
in de doopvont ‘de achtste dag’, namelijk de dag van de verrijzenis, de dag
die het gewone ritme, getekend door het aflopen van de week, overstijgt
en zo de cyclus van de tijd opent voor de dimensie van de eeuwigheid,
voor het leven dat voor eeuwig duurt: dat is het einddoel van onze aardse
pelgrimstocht” (vgl. Rom. 6, 22).

Het meest overtuigende getuigenis van die hoop wordt ons geboden door
de martelaren, die, hecht in het geloof in de verrezen Christus, hebben
afgezien van het leven zelf hier beneden om hun Heer maar niet te verraden.
Zij zijn in iedere tijd aanwezig en zij zijn talrijk, misschien meer dan ooit
in onze dagen, als belijders van het leven dat geen einde kent. Wij moeten
hun getuigenis koesteren om onze hoop vruchtbaar te maken.

Deze martelaren, die behoren tot de verschillende christelijke tradities,
zijn ook zaden van eenheid, omdat zij de oecumene van het bloed tot
uitdrukking brengen. Daarom is het mijn vurig verlangen dat het gedurende
het Jubeljaar niet ontbreekt aan een oecumenische viering om de rijkdom

3 Romeins Missaal, Prefatie I van de overledenen.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 45



van het getuigenis van deze martelaren duidelijk te maken.

21. Wat zal er dus van ons worden na de dood? Met Jezus is er aan de andere
kant van deze drempel het eeuwig leven, dat bestaat in de volle gemeenschap
met God, in het aanschouwen van en de deelname aan Zijn oneindige liefde.
Wat wij nu beleven in de hoop, zullen wij dan in werkelijkheid zien. De
heilige Augustinus schreef wat dit betreft: “Wanneer ik mij met U verenigd
zal hebben, zal er voor mij nergens smart en moeite zijn en zal mijn leven,
geheel vervuld van U, een waar leven zijn”.** Wat zal dan die volheid in
gemeenschap kenmerken? Het gelukkig zijn. Het geluk is de roeping van het
menselijk wezen, een doel dat voor iedereen geldt.

Maar wat is het geluk? Welk geluk verwachten en verlangen wij? Het is
geen voorbijgaande vreugde, een vluchtige voldoening die, wanneer
ze eenmaal bereikt is, nog altijd en steeds meer vraagt in een spiraal van
begerigheid waarin het menselijk hart nooit verzadigd, maar steeds leger is.
Wij hebben behoefte aan een geluk dat definitief wordt vervuld in hetgeen
ons verwezenlijkt, ofwel in de liefde, zodat men nu al kan zeggen: “Ik word
bemind, dus ik besta; en ik zal voor eeuwig bestaan in de Liefde die niet
teleurstelt en waarvan niets en niemand mij ooit zal kunnen scheiden”.
Herinneren wij ons nog eens de woorden van de apostel: “Ik ben ervan
overtuigd, dat noch de dood noch het leven, noch engelen noch boze geesten,
noch wat is noch wat zijn zal, en geen macht in den hoge of in den diepte,
noch enig wezen in het heelal ons zal kunnen scheiden van de liefde Gods,
die is in Christus onze heer” (Rom. 8, 38-39).

22. Een andere werkelijkheid, verbonden met het eeuwig leven, is het
oordeel van God, zowel aan het einde van ons aardse bestaan als aan het
einde der tijden. De kunst heeft vaak geprobeerd dit uit te beelden - denken
wij aan het meesterwerk van Michelangelo in de Sixtijnse Kapel - vanuit
de theologische opvatting van die tijd en door een gevoel van vrees over te
brengen. Als het juist is om ons met een groot bewustzijn en met grote ernst
voor te bereiden op het moment waarin we ons bestaan overzien, dan is het
tegelijkertijd noodzakelijk dit altijd te doen vanuit het perspectief van de
hoop, de theologale deugd die het leven ondersteunt en het mogelijk maakt
niet tot angst te vervallen. Het oordeel van God, die liefde is (vgl. Joh. 4,

3 Augustinus, Belijdenissen, X, 28.

46 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



8.16) zal zich alleen maar kunnen baseren op de liefde, in het bijzonder op
hetgeen wij zo goed mogelijk in praktijk hebben gebracht ten opzichte van
de meest behoeftigen, in wie Christus, de Rechter zelf, tegenwoordig is (vgl.
Mat. 25, 31-46). Daarom betreft het een oordeel dat anders is dan dat van
mensen en aardse rechtbanken; het moet verstaan worden als een relatie van
waarheid met God-liefde en met zichzelf binnen het onpeilbare mysterie van
de goddelijke barmhartigheid. De Heilige Schrift zegt hierover: “Gij hebt uw
volk geleerd, dat de rechtvaardige menslievend moet zijn en hebt uw zonen
goede hoop gegeven, dat Gij, waar gezondigd is, gelegenheid tot inkeer geeft
[...] en als wij geoordeeld worden, op uw barmhartigheid mogen hopen”
(Wijsh. 12, 19.22). Zoals Benedictus X VI schreef, “op het ogenblik van het
oordeel ervaren en ontvangen wij de overmacht van zijn liefde over al het
kwaad in de wereld en in ons. De pijn van de liefde wordt onze redding en

onze vreugde”.*®

Het oordeel betreft derhalve het heil waarop wij hopen en dat Jezus met
zijn dood en verrijzenis voor ons heeft verkregen. Daarom is het gericht
op het openstellen voor de definitieve ontmoeting met Hem. En daar men
in de context kan denken dat het bedreven kwaad verborgen blijft, moet
het gelouterd worden om voor ons de definitieve overgang naar de liefde
van God mogelijk te maken. In die zin begrijpt men de noodzaak te bidden
voor al degenen die hun aardse weg hebben beé€indigd, de solidariteit in de
voorbede, die de eigen doeltreffendheid vindt in de gemeenschap van de
heiligen, in de gemeenschappelijke band die ons verenigt in Christus, de
eerstgeborene van de schepping. Zo is de aflaat van het Jubeljaar krachtens
het gebed op een bijzondere wijze bestemd voor al degenen die ons zijn
voorgegaan, opdat zij volledige barmhartigheid verkrijgen.

23. De aflaat maakt het immers mogelijk te ontdekken hoe onbeperkt de
barmhartigheid van God is. Het is niet toevallig dat in de oudheid de term
“barmhartigheid” uitwisselbaar is met “aflaat (kwijtschelden)”, juist omdat
het de volheid van de vergiffenis van God, die geen grenzen kent, tot
uitdrukking wil brengen.

Het sacrament van boete en verzoening verzekert ons ervan dat God onze
zonden uitwist. Hier keren de woorden van de psalm met hun kracht aan

35 Benedictus X VI, encycliek Spe salvi, 30 november 2007, nr. 47.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 47



troost terug: “Hij is het die u uw schulden vergeeft, die u geneest van uw
kwalen. Hij is het die u van de ondergang redt, die u omringt met Zijn gunst
en erbarmen. [...] De Heer is barmhartig en welgezind, lankmoedig en
goedertieren. [...] Hij handelt met ons niet zoals wij verdienen, vergeldt ons
niet onze schuld. Zo wijd als de hemel de aarde omspant, zo alomvattend is
Zijn erbarmen. Zo ver als de afstand van oost tot west, zo ver verdrijft Hij
van ons de zonde” (Ps. 103, 3-4.8.10-12). De sacramentele verzoening is niet
alleen een goede geestelijke gelegenheid, maar is een definitieve, wezenlijke
en onontbeerlijke stap voor de weg van het geloof van ieder. Daar laten wij
de Heer onze zonden tenietdoen, ons hart genezen, ons weer oprichten en
ons omarmen, ons Zijn teder en medelijdend gelaat doen aanschouwen. Er
is immers geen betere manier om God te leren kennen dan ons met Hem
laten verzoenen (vgl. 2 Kor. 5, 20) en Zijn vergeving te smaken. Laten wij
dus niet afzien van de biecht, maar laten wij opnieuw de schoonheid van het
sacrament van de genezing en de vreugde, de schoonheid van de vergeving
van de zonden ontdekken!

Zoals wij uit eigen ervaring weten, “laat” de zonde echter “een spoor”
na, brengt gevolgen met zich mee: niet alleen uiterlijke, als gevolgen van
het bedreven kwaad, maar ook innerlijke, in zoverre “elke zonde, ook een
dagelijkse, ongezonde gehechtheid aan de schepselen met zich mee brengt.
Deze gehechtheid heeft een loutering nodig, hetzij hier op aarde, hetzij na de
dood in de toestand die vagevuur genoemd wordt™*¢ Derhalve blijven er in
ons zwakke en door het kwaad aangetrokken menszijn “resten van de zonde”.
Zij worden verwijderd door de aflaat, altijd door de genade van Christus,
die, zoals de heilige Paulus VI schreef, “onze aflaat” is”.>” De Apostolische
Penitentiarie zal de bepalingen uitvaardigen om de aflaat van het Jubeljaar te
verkrijgen en deze praktijk effectief te maken.

Die ervaring, vol van vergeving, kan alleen maar het hart en de geest openen
voor vergeven. Vergeven verandert het verleden niet, kan hetgeen gebeurd is,
niet veranderen; vergeving kan het echter wel mogelijk maken de toekomst te
veranderen en op een andere manier te leven, zonder rancune, wrok en wraak.
Een toekomst die verlicht is door vergeving, maakt het mogelijk het verleden
te lezen met andere, rustigere, hoewel nog met tranen doorlopen ogen.

36 Catechismus van de Katholieke Kerk, nr. 1472.
37 Paulus VI, apostolische brief Apostolorum limina, 23 mei 1974, 11.

48 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



In het afgelopen Bijzondere Jubeljaar heb ik de Missionarissen van de
Barmhartigheid aangesteld, die een belangrijke zending blijven vervullen.
Mogen zij ook gedurende het komende Jubeljaar hun dienstwerk blijven
uitoefenen door de hoop te herstellen en vergiffenis te schenken telkens als
een zondaar zich met een open hart en een berouwvol gemoed tot hen wendt.
Mogen zij instrumenten van verzoening blijven en naar de toekomst helpen
kijken met de hoop van het hart, die voortkomt uit de barmhartigheid van de
Vader. Ik wens dat de bisschoppen gebruik kunnen maken van hun kostbaar
dienstwerk door vooral hen daarheen te sturen waar de hoop zwaar op de
proef wordt gesteld, zoals in gevangenissen, in ziekenhuizen en daar waar de
waardigheid van de mens met voeten wordt getreden, in de meest behoeftige
omstandigheden en in situaties van het grootste verval, opdat niemand
verstoken is van de mogelijkheid om de vergeving en de barmhartigheid van
God te ontvangen.

24. De hoop vindt in de Moeder van God de hoogste getuige. In haar zien wij
hoe de hoop geen dwaas optimisme is, maar een genadegave in de realiteit
van het leven. Zoals elke moeder dacht zij aan Zijn toekomst, telkens als zij
naar haar Zoon keek, en in haar hart bleven zeker de woorden gegrift die
Simon tot haar in de tempel gericht had: “Zie, dit Kind is bestemd tot val of
opstanding van velen in Israél, tot een teken dat weersproken wordt, opdat de
gezindheid van vele harten openbaar moge worden; en uw eigen ziel zal door
een zwaard worden doorboord” (Luc. 2, 34-35). En terwijl zij aan de voet van
het kruis de onschuldige Jezus zag lijden en sterven, herhaalde zij, hoewel zij
een verscheurende pijn leed, haar “ja” zonder de hoop op en het vertrouwen
in de Heer te verliezen. Zo werkte zij voor ons mee aan de vervulling van
hetgeen haar Zoon had gezegd, toen Hij verkondigde dat Hij “veel zou moeten
lijden en door de oudsten, de hogepriesters en de schriftgeleerden verworpen
zou worden en ter dood gebracht, maar drie dagen later verrijzen” (Marc.
8, 31) en in de kwelling van die pijn, uit liefde aangeboden, werd zij onze
Moeder, Moeder van de hoop. Het is niet toevallig dat de volksvroomheid de
Heilige Maagd blijft aanroepen als Sterre der Zee, een uitdrukkingsvolle titel
van de zekere hoop dat in de stormachtige gebeurtenissen van het leven de
Moeder Gods ons te hulp komt, ons ondersteunt en ons uitnodigt vertrouwen
te hebben en te blijven hopen.

Wat dit betreft, wil ik er graag aan herinneren dat het heiligdom van Onze-
Lieve-Vrouw van Guadalupe in Mexico-stad zich erop voorbereidt om in

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 49



2031 de vijfhonderdste verjaardag van de verschijning van de Maagd te
vieren. Door middel van de jonge Juan Diego deed de Moeder van God
een revolutionaire boodschap van hoop tot ons komen, die zij ook vandaag
herhaalt tot alle pelgrims en gelovigen: Ben ik die jouw moeder ben, soms
niet hier?”.*® Een dergelijke boodschap wordt in de harten geprent in de
zovele, over de wereld verspreide Mariaheiligdommen, de bestemming
van talrijke pelgrims, die aan de Moeder van God zorgen, verdriet en
verwachtingen toevertrouwen. Mogen in dit Jubeljaar de heiligdommen
een plaats zijn van gastvrijheid en een bevoorrechte ruimte om hoop voort
te brengen. Ik nodig alle pelgrims die naar Rome zullen komen uit een
gebedsstop te maken in de Mariaheiligdommen van de stad om de Maagd
Maria te vereren en haar bescherming aan te roepen. Ik vertrouw erop dat
allen, vooral zij die lijden en zwaar beproefd worden, de nabijheid zullen
kunnen ervaren van de liefste van de moeders, die nooit haar kinderen in
de steek laat, zij die voor het heilig Volk van God “teken van vaste hoop en
vertroosting™ is.

25. Laten wij op weg naar het Jubeljaar terugkeren naar de Heilige Schrift
en deze woorden horen die tot ons zijn gericht: “Ons, vluchtelingen sporen
ze krachtig aan ons vast te klampen aan de hoop op het heil. De hoop is het
veilige en vaste anker van onze ziel. Zij dringt door binnen het heiligdom,
waar Jezus voor ons als voorloper is binnengegaan” (Hebr. 6, 18-20). Het is
een krachtige uitnodiging nooit de hoop te verliezen die ons is geschonken,
deze stevig vast te houden, een toevlucht vindend in God.

Het beeld van het anker is illustratief om de stabiliteit en de zekerheid te
begrijpen die wij te midden van de roerige wateren van het leven bezitten,
als wij ons toevertrouwen aan de Heer Jezus. De stormen zullen nooit de
overhand kunnen krijgen, omdat wij verankerd zijn in de hoop van de
genade, die in staat is ons in Christus te doen leven en zonde, angst en
dood te overwinnen. Deze hoop, die veel groter is dan alle bevredigingen
van iedere dag en de verbeteringen van levensomstandigheden, doet ons
uitstijgen boven de beproevingen en spoort ons aan door te gaan zonder de
grootheid van het doel uit het oog te verliezen waartoe wij geroepen zijn:
de hemel.

38 Nican Mopohua, nr. 119.
¥ Tweede Vaticaans Oecumenisch Concilie, dogmatische constitutie Lumen
gentium, nr. 68.

50 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Het komende Jubeljaar zal dus een Heilig Jaar zijn dat gekenmerkt wordt
door de hoop die nooit ondergaat: die in God. Moge het ons ook helpen
om het noodzakelijke vertrouwen te hervinden in de Kerk, evenals in de
maatschappij, in de intermenselijke relaties, in de internationale betrekkingen,
in het bevorderen van de waardigheid van ieder mens en in het respect voor
de schepping. Moge het gelovige getuigenis in de wereld het zuurdeeg zijn
van een echte hoop, de verkondiging van nieuwe hemelen en een nieuwe
aarde (vgl. 2 Petr. 3, 13), waar wij leven in gerechtigheid en eensgezindheid
onder de volken, wachtend op de vervulling van de belofte van de Heer.

Laten wij vanaf nu ons laten aantrekken door de hoop en laten wij het
mogelijk maken dat door ons de hoop aanstekelijk wordt voor allen die
ernaar verlangen. Moge ons leven tot anderen kunnen zeggen: “Zie uit naar
de Heer en houd dapper stand, wees moedig van hart en vertrouw op de
Heer” (Ps. 27, 14). Moge de kracht van de hoop ons heden vervullen in de
vertrouwvolle verwachting van de terugkeer van de Heer Jezus Christus, die
alle lof en de heerlijkheid, nu en voor de toekomstige eeuwen, toekomt.

Gegeven te Rome bij Sint-Jan van Lateranen, 9 mei, Hoogfeest van de
Hemelvaart van onze Heer Jezus Christus, 2024, het twaalfde jaar van mijn
pontificaat
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

Redactie: mgr. drs. H.W. Woorts
Eindredactie: A. Kruse, MA

Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 51



DECREET

over het verlenen van een volle aflaat tijdens het Gewone Jubeljaar 2025
afgekondigd door paus Franciscus

13 mei 2014

Nu breekt het nieuwe Jubeljaar aan, een tijd waarin de Heilige Deur opnieuw
wijd open zal staan om iedereen te verwelkomen voor een diepgaande ervaring
van Gods liefde (Spes non confundit, 6). In de bul die dit Gewone Jubeljaar
afkondigt, roept de Heilige Vader alle christenen op om in deze historische
tijd pelgrims van hoop te zijn. De drama’s uit het verleden vergetend, staat
de menselijke familie opnieuw voor een zware beproeving, nu vele volkeren
het slachtoffer zijn van gewelddadige wreedheden (Spes non confundit,
8). Hoop, die voornamelijk voortkomt uit Gods genade en de volheid van
zijn barmhartigheid, is een deugd die we opnieuw moeten ontdekken in de
tekenen van onze tijd. Deze tekenen, die de diepste verlangens van mensen
weerspiegelen die Gods reddende aanwezigheid nodig hebben, moeten
worden getransformeerd in tekenen van hoop (Spes non confundit, 7).

In de bul ter afkondiging van het Buitengewoon Jubeljaar van de
Barmhartigheid in 2015, legde paus Franciscus al de nadruk op het bijzonder
belang van de aflaat binnen deze context (Misericordiae vultus, 22), omdat
Gods barmhartigheid kwijtschelding (= aflaat) van de Vader wordt die, door
de bemiddeling van de Bruid van Christus, die de Kerk is, de zondaar die
vergiffenis kreeg tegemoet komt, en hem bevrijdt van alles wat overblijft van
de gevolgen van de zonde (ibid.). De Heilige Vader verklaart nu dat de aflaat
ons in staat stelt om de grenzeloze barmhartigheid van God te ontdekken.
Het is geen toeval dat in de oudheid de termen barmhartigheid en aflaat door
elkaar werden gebruikt, als uitdrukking voor de volheid van Gods vergeving
die geen grenzen kent (Spes non confundit, 23). Daarom is de aflaat een
genade van het Jubeljaar.

Ter gelegenheid van het Gewone Jubeljaar van 2025 heeft dit ‘Hof van
Barmbhartigheid’, in overeenstemming met de wil van de Hoogste Pontifex ,
de verantwoordelijkheid om de voorwaarden voor het verlenen en ontvangen
van de aflaten te bepalen. Het streeft ernaar om in de harten van de gelovigen
het vrome verlangen op te wekken en te versterken om de aflaat te verkrijgen,
als een genadegave die kenmerkend is voor elk Heilig Jaar. Daarom vaardigt
het de volgende instructies uit, zodat de gelovigen de richtlijnen kunnen

52 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



volgen om de jubileumaflaat te verkrijgen en om deze praktijk spiritueel
vruchtbaar te maken (Spes non confundit, 23).

Tijdens het Gewone Jubeljaar van 2025 blijven alle andere eerder toegekende
aflaten van kracht. Alle gelovigen die oprecht berouw hebben en vrij zijn
van enige gehechtheid aan de zonde (cf. Enchiridion Indulgentiarum, IV ed.,
norm. 20, § 1), die worden bewogen door een geest van naastenliefde en
die tijdens het Heilige Jaar gezuiverd door het sacrament van de biecht en
verkwikt door de Heilige Communie, bidden voor de intenties van de Hoogste
Pontifex, zullen in staat zijn om uit de schatkist van de Kerk een volle aflaat
te verkrijgen, met kwijtschelding en vergeving van al hun zonden, die in de
vorm van voorbede kan worden verricht voor de zielen in het vagevuur:

I - Tijdens pelgrimstochten

De gelovigen, pelgrims van hoop, kunnen de jubileumafiaat, verleend door
de Heilige Vader , verkrijgen door een vrome pelgrimstocht te maken naar
een van de heilige jubileumplaatsen. Ze kunnen vroom deelnemen aan de
Heilige Mis en, wanneer de liturgische normen dit toelaten, kan de eigen
mis voor het Jubeljaar worden gevierd, of de votiefmis voor verzoening,
vergeving van zonden, het bevorderen van naastenliefde en de goede
verstandhouding tussen de volkeren. Verder kunnen ze deelnemen aan een
rituele Mis voor het toedienen van de christelijke initiatiesacramenten of van
de ziekenzalving, of aan een van de volgende vieringen: een viering van
het Woord van God, het getijdengebed (lezingendienst, lauden, vespers), de
kruisweg, het rozenkransgebed, het reciteren van de Akathistos-hymne, of
een boeteviering die eindigt met de individuele biecht voor de boetelingen,
zoals vastgelegd in het boeteritueel (tweede vorm).

In Rome door ten minste één van de vier grote pauselijke basilieken te
bezoeken: Sint-Pieter in het Vaticaan, de aartsbasilick van de Heilige
Verlosser (Sint-Jan van Lateranen), Santa Maria Maggiore en de Sint-Paulus
buiten de Muren.

In het Heilige Land door ten minste één van de drie basilieken te bezoeken:
van het Heilige Graf in Jeruzalem, van de Geboorte in Bethlehem of van de
Aankondiging in Nazareth.

In andere kerkelijke regio’s: door een bezoek te brengen aan de kathedraal

of een andere kerk of heilige plaats die door de plaatselijke ordinaris is
aangewezen. De bisschoppen houden rekening met de behoeften van de

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 53



gelovigen en met de mogelijkheid om de symbolische betekenis van de
bedevaart in al zijn kracht te handhaven, zodat de dringende nood van
bekering en verzoening duidelijk naar voren komt.

II - Tijdens vrome bezoeken aan heilige plaatsen

De gelovigen kunnen de jubileumaflaat ook verkrijgen door individueel
of in groep, vroom een jubileumplaats te bezoeken en daar, gedurende een
passende tijd, in eucharistische aanbidding en meditatie te verwijlen. Dit
moment kan worden afgesloten met het Onze Vader, de geloofsbelijdenis
in elke offici€le vorm en een aanroeping van Maria, Moeder van God, zodat
iedereen in dit Heilig Jaar de nabijheid van Maria, de meest liefdevolle
moeder, die haar kinderen nooit in de steek laat, mag ervaren (Spes non
confundit, 24).

Tijdens het Jubeljaar kunnen naast de bovengenoemde bedevaartplaatsen ook
de volgende heilige plaatsen onder dezelfde voorwaarden worden bezocht:
In Rome: de Basiliek van het Heilig Kruis van Jeruzalem, de Basiliek van
Sint-Laurentius buiten de Muren, de Basilieck van Sint-Sebastiaan, (het
traditionele bezoek aan ‘de zeven kerken van Rome’, die de heilige Filippus
Neri zo dierbaar waren, wordt ten zeerste aanbevolen), het Heiligdom van
de Goddelijke Liefde, de kerk van de Heilige Geest in Sassia, de kerk van de
Heilige Paulus bij de Drie Fonteinen (de plaats van het martelaarschap van
de apostel), de christelijke catacomben; de kerken langs de jubileumwegen
gewijd aan het Iter Europacum en de kerken gewijd aan de vrouwelijke
beschermheiligen van Europa en de kerkleraren (Basiliek van Santa Maria
sopra Minerva, kerk van de Heilige Brigitta aan de Campo dei Fiori, kerk
van Santa Maria della Vittoria, kerk van de Trinita dei Monti, Basiliek van
Santa Cecilia in Trastevere, Basiliek van Sant” Agostino in Campo Marzio).
Elders in de wereld: de twee Kleine Pauselijke Basilieken van Assisi — de
Basiliek van Sint-Franciscus en de Basiliek van Onze-Lieve-Vrouw van de
Engelen, de Pauselijke Basilieken van Onze-Lieve-Vrouw van Loreto, Onze-
Lieve-Vrouw van Pompei, en Sint-Antonius van Padua, en elke kleine basiliek,
kathedraal of co-kathedraal, Mariaheiligdom, evenals, elke collegiale kerk of
heiligdom aangewezen door de diocesane of bisschop of de eparch voor het
welzijn van de gelovigen, als de nationale en internationale heiligdommen
die door de bisschoppenconferenties zijn gekozen als heilige plaatsen van
gastvrijheid, zijn bevoorrechte ruimten om de hoop te verlevendigen (Spes
non confundit, 24).

54 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Gelovigen die oprecht berouw hebben over hun zonden, maar door ernstige
omstandigheden niet in staat zijn om deel te nemen aan plechtige vieringen,
pelgrimstochten en vrome bezoeken (zoals kloosterzusters, monniken,
senioren, zieken, gevangenen en zorgverleners in ziekenhuizen en andere
zorginstellingen), kunnen de jubileumaflaat verkrijgen onder dezelfde
voorwaarden, mits ze zich geestelijk verenigen met de gelovigen die
wel aanwezig zijn. Of ze nu thuis zijn of verblijven in een kapel van een
klooster, zickenhuis, woonzorgcentrum of gevangenis, ze kunnen tijdens de
uitzendingen van de woorden van de paus of diocesane bisschoppen via de
communicatiemedia, het Onze Vader, de geloofsbelijdenis in elke offici€le
vorm en andere gebeden die passen bij de doelstellingen van het Heilige Jaar,
bidden. Hierbij dragen ze hun lijden of levensproblemen op aan God.

III - Door werken van barmhartigheid en boetedoening

Bovendien kunnen gelovigen de jubileumafiaat verkrijgen door vroom deel
te nemen aan volksmissies, geestelijke oefeningen of vormingsactiviteiten
over teksten van het Tweede Vaticaanse Concilie en de Catechismus van de
Katholieke Kerk, die worden gehouden in een kerk of een andere geschikte
plaats, volgens de intentie van de Heilige Vader.

Ondanks de regel dat slechts één volle aflaat per dag kan worden verkregen
(cf. Enchiridion Indulgentiarum, IV ed., norm. 18, § 1), kunnen gelovigen
die een daad van barmhartigheid verrichten ten gunste van de zielen in
het vagevuur en die op dezelfde dag legitiem een tweede keer de Heilige
Communie ontvangen, een tweede volle aflaat verkrijgen. Deze tweede aflaat
is alleen van toepassing op de overledenen en kan alleen worden verkregen
in een eucharistieviering (cf. can. 917 en de Pauselijke Commissie voor de
Authentieke Interpretatie van het CIC, Responsa ad dubia, 1, 11 juli 1984). Dit
dubbele offer resulteert in een lovenswaardige uiting van bovennatuurlijke
naastenliefde. Het maakt de band binnen het Mystieke Lichaam van Christus
zichtbaar tussen de gelovigen die nog op pelgrimstocht zijn op aarde en
degenen die hun tocht voltooid hebben. Dit komt omdat de jubileumaflaat,
dankzij de kracht van het gebed, op een bijzondere manier bestemd is voor
hen die ons zijn voorgegaan, zodat zij de volle barmhartigheid mogen
verkrijgen (Spes non confundit, 22).

Tijdens het jubeljaar worden we speciaal geroepen om tastbare tekenen van
hoop te zijn voor onze broeders en zusters die in moeilijke omstandigheden
verkeren (Spes non confundit, 10). Daarom is de volle aflaat ook verweven

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 55



met de werken van barmhartigheid en boetedoening, die een uitdrukking zijn
van de al begonnen bekering.

Geinspireerd door Christus’ voorbeeld en opdracht worden de gelovigen
aangemoedigd om vaker werken van naastenliefde of barmhartigheid te
verrichten, vooral voor hun broeders en zusters die onder allerlei ontberingen
gebukt gaan. In het bijzonder herontdekken we de lichamelijke werken
van barmhartigheid: de hongerigen spijzen, de dorstigen laven, de naakten
kleden, de vreemdelingen herbergen, de zieken verzorgen, de gevangenen
bezoeken en de doden begraven. En vergeten we niet de geestelijke werken
van barmhartigheid: de vertwijfelden goede raad geven, de onwetenden
onderrichten, de zondaars vermanen, de bedroefden troosten, beledigingen
vergeven, geduldig lastige personen verdragen en voor de levenden en
overlevenden tot God bidden (Misericordiae vultus, 15).

Op dezelfde manier kunnen gelovigen de jubileumafiaat verkrijgen door
hun broeders en zusters in nood of moeilijkheden te bezoeken (zoals zieken,
gevangenen, eenzame ouderen, mensen met een handicap, ...) gedurende een
geschikte tijd, mits ze voldoen aan de gebruikelijke spirituele, sacramentele
en gebedsvoorwaarden. Dit bezoek kan worden gezien als een soort
pelgrimstocht naar Christus die aanwezig is in deze mensen (cf. Mt 25, 34-
36). Gelovigen kunnen deze bezoeken gedurende het hele Heilige Jaar door
herhalen, zelfs dagelijks, en elke keer een volle aflaat verwerven.

De volle jubileumaflaat kan ook worden verkregen door initiatieven die de
geest van boetedoening op een concrete en genereuze wijze belichamen,
wat in zekere zin de essentie van het Jubeljaar is. Het boetekarakter van
de vrijdag kan worden herontdekt door zich minstens één dag per week te
onthouden van nutteloze afleidingen (zowel echte als virtuele, bijvoorbeeld
gegenereerd door de media en/of sociale netwerken), van overbodige
consumptie (bijvoorbeeld door te vasten of onthouding te beoefenen volgens
de algemene normen van de Kerk en de richtlijnen van de bisschoppen), en
door een evenredig bedrag aan de armen te schenken. Dit kan ook betekenen
dat we religieuze of sociale werken ondersteunen, vooral ter verdediging en
bescherming van het leven in al zijn fasen, maar ook ter ondersteuning van de
levenskwaliteit van verlaten kinderen, jongeren in moeilijkheden, behoeftige
of eenzame senioren, of migranten uit verschillende landen die hun thuisland
hebben verlaten in de hoop op een beter leven voor zichzelf en hun gezin
(Spes non confundit, 13). De volle jubileumaflaat kan ook worden verkregen
door een passend deel van onze vrije tijd te besteden aan vrijwilligerswerk

56 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



dat van belang is voor de gemeenschap, of aan andere soortgelijke vormen
van persoonlijke inzet.

Alle diocesane bisschoppen of eparchen, evenals degenen die wettelijk
aan hen gelijkgesteld zijn, zijn bevoegd om op de meest geschikte dag
van deze jubileumtijd, bij de belangrijkste viering in de kathedraal en in
elke jubileumkerk, de pauselijke zegen te geven, waaraan een volle aflaat
verbonden is. Alle gelovigen die aan de gebruikelijke voorwaarden voldoen,
kunnen deze ontvangen.

Om de toegang tot het sacrament van boete en goddelijke vergeving
pastoraal te vergemakkelijken, worden plaatselijke ordinarissen verzocht
om kanunniken en priesters, die in de voor het Heilige Jaar aangewezen
kathedralen en kerken de biecht van de gelovigen mogen horen, de
bevoegdheden te verlenen die beperkt zijn tot het interne forum, voor de
gelovigen van de Oosterse Kerken zoals bedoeld in can. 728, § 2 van het
CCEO en in geval van enig voorbehoud, die van can. 727, met uitzondering
van de gevallen vermeld in can. 728, § 1. Voor de gelovigen van de Latijnse
Kerk gelden de bevoegdheden vermeld in can. 508, § 1 van het CIC.

Binnen dit kader spoort de Penitentiarie alle priesters aan om zich genereus in
te zetten en beschikbaar te zijn, zodat de gelovigen maximaal gebruik kunnen
maken van de heilsmiddelen. Dit kan worden bereikt door in overleg met
pastoors of rectoren van naburige kerken tijden voor biechtgesprekken vast
te stellen en bekend te maken. Ook door tijd vrij te maken om beschikbaar
te zijn in de biechtstoel, door het regelmatig en frequent plannen van
boetevieringen, en door zoveel mogelijk gepensioneerde priesters in te zetten
die geen andere specifieke pastorale taken hebben. In overeenstemming
met het Motu Proprio Misericordia Dei dienen zij ook te overwegen of het
pastoraal passend is om biecht te horen tijdens de viering van de Heilige Mis.

Om de taak van de biechtvaders te vergemakkelijken, verleent de
Apostolische Penitentiarie, in opdracht van de Heilige Vader, aan priesters
die jubileumbedevaarten buiten hun bisdom begeleiden of eraan deelnemen,
het recht om gebruik te maken van dezelfde bevoegdheden die hen in hun
eigen bisdom zijn toegekend door de legitieme autoriteit. De Apostolische
Penitentiarie zal ook speciale bevoegdheden toekennen aan biechtvaders van
de pauselijke basilicken in Rome, en aan kanunniken en diocesane priesters
in de verschillende kerkelijke gebieden.

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 57



Nadat de biechtvaders de gelovigen liefdevol hebben onderwezen over de
ernst van de zonden waaraan terughoudendheid of afkeuring verbonden
is, zullen zij met pastorale naastenliefde geschikte pastorale sacramentele
boetedoeningen bepalen om de boetelingen zo veel mogelijk naar een
duurzaam berouw te leiden. Athankelijk van de aard van de gevallen, zullen
zij de gelovigen ook aanmoedigen om eventuele schandalen te herstellen en
schade te vergoeden.

Tenslotte nodigt de Penitentiarie de bisschoppen, als dragers van de
drievoudige taak van onderwijzen, leiden en heiligen, van harte uit om de
hier voorgestelde bepalingen en principes voor de heiliging van de gelovigen
duidelijk uit te leggen, rekening houdend met de lokale omstandigheden,
culturen en tradities. Een catechese die is afgestemd op de socio-culturele
eigenheid van elk volk, zal in staat zijn om het Evangelie en het geheel van
de christelijke boodschap op een doeltreffende manier voor te stellen. Dit
zal ook helpen om het verlangen naar deze unieke gave, verkregen door
bemiddeling van de Kerk, dieper in de harten van de mensen te verankeren.

Dit decreet is geldig voor de duur van het Gewone Jubeljaar van 2025,
ongeacht andersluidende bepalingen.

Gegeven te Rome, op de zetel van de Apostolische Penitentiarie, 13 mei
2024, gedachtenis van Onze-Lieve-Vrouw van Fatima

Angelo Kardinaal De Donatis
Grootpenitentiarius

Mgr. S.E. Krzysztof Nykiel
Regent

58 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 4e Werelddag van de grootouders en de
ouderen

“Verlaat mij niet in mijn ouderdom” (vgl. Ps. 71, 9)

28 juli 2024

Geliefde broeders en zusters,

God verlaat zijn kinderen niet, nooit. Ook niet, wanneer de leeftijd vordert en
de krachten afnemen, wanneer de haren wit worden en de maatschappelijke
rol kleiner wordt, wanneer het leven minder productief en nutteloos dreigt te
worden. Hij kijkt niet naar het voorkomen (vgl. 1 Sam. 16, 7) en acht het niet
beneden zijn waardigheid degenen te kiezen die velen niet belangrijk vinden.
Hij verwerpt geen enkele steen, integendeel, de “oudste” zijn de zekere basis
waarop de “nieuwe” stenen kunnen rusten om allemaal samen te werken aan
het geestelijk gebouw (vgl. 1 Petr. 2, 5).

De Heilige Schrift is ¢én verhaal over de trouwe liefde van God, waaruit
een troostende zekerheid naar voren komt: God blijft zijn barmhartigheid
tonen, altijd, in iedere fase van het leven en in welke toestand wij ons ook
bevinden, ook in ons verraad. De psalmen staan vol van de verwondering
van het menselijk hart ten opzichte van God die voor ons zorgt, ondanks
onze onbeduidendheid (vgl. Ps. 144, 3-4); de psalmen verzekeren ons dat
God ieder van ons vanaf de moederschoot heeft geweven (vgl. Ps. 139, 13)
en dat Hij zelfs in het dodenrijk ons leven niet in de steek zal laten (vgl. Ps.
16, 10). Wij kunnen er dus zeker van zijn dat Hij ons in de ouderdom nabij
is, en dat des te meer, omdat in de Bijbel oud worden een teken van zegen is.

En toch vinden wij in de psalmen ook deze innige smeekbede tot de Heer:
“Verwerp mij niet in mijn ouderdom” (Ps. 71, 9). Een sterke, zeer harde
uitdrukking. Het doet denken aan het extreme lijden van Jezus die op het kruis
riep: “Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?** (Mat. 27, 46).

In de Bijbel vinden wij dus de zekerheid van de nabijheid van God in elk
seizoen van het leven en tegelijkertijd de vrees om verlaten te worden, vooral
in de ouderdom en op momenten van verdriet. Het gaat hierbij niet om een
tegenstelling. Wanneer wij om ons heen kijken, kost het ons geen moeite
om te zien hoe deze uitdrukkingen een meer dan evidente werkelijkheid

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 59



zijn. Maar al te vaak is eenzaamheid de nare gezel van het leven voor ons,
ouderen en grootouders. Zeer vaak heb ik het als bisschop van Buenos Aires
meegemaakt dat ik rusthuizen bezocht en mij realiseerde hoe zelden die
mensen bezoek kregen: sommigen zagen maandenlang hun geliefden niet.

Er zijn zoveel oorzaken van deze eenzaamheid: in veel landen, vooral de
armste, zijn de ouderen eenzaam, omdat hun kinderen gedwongen worden
te emigreren. Of, en hierbij denk ik aan de talrijke conflictsituaties: hoeveel
ouderen blijven alleen, omdat de mannen - jong en volwassen - opgeroepen
worden om te vechten en de vrouwen, vooral de moeders met kleine kinderen,
het land verlaten om hun kinderen zekerheid te geven. In de door de oorlog
verwoeste steden en dorpen blijven zoveel ouderen alleen. Zij zijn het enige
teken van leven in streken waar verlatenheid en dood lijken te heersen. In
andere delen van de wereld bestaat de verkeerde overtuiging, die in bepaalde
plaatselijke culturen geworteld is, die vijandigheid veroorzaakt ten opzichte
van ouderen: zij worden ervan verdacht hun toevlucht te nemen tot tovenarij
om vitale energie te onttrekken aan de jongeren, zodat in het geval van een
vroegtijdige dood of van ziekte of tegenspoed die een jongere treffen, men de
schuld geeft aan een oudere. Deze mentaliteit dient bestreden en met wortel
en tak uitgeroeid te worden. Het is een van de ongegronde vooroordelen
waarvan het christelijk geloof ons heeft bevrijd, die een voortdurend
generatieconflict tussen jongeren en ouderen voedt.

Als wij er goed over nadenken, is deze beschuldiging tegen oude mensen
“dat zij de jongeren hun toekomst afnemen” vandaag overal aanwezig. Men
ontmoet deze in andere vormen ook in de meest geavanceerde en moderne
samenlevingen. Steeds meer heeft zich bijvoorbeeld intussen de overtuiging
verspreid dat ouderen de kosten van de zorg die ze nodig hebben, laten
drukken op jongeren en zo middelen onttrekken aan de ontwikkeling van het
land en dus aan de jongeren. Het betreft een verwrongen perceptie van de
werkelijkheid. Het is alsof het overléven van de ouderen dat van de jongeren
in gevaar zou brengen. Alsof het om jongeren te begunstigen noodzakelijk
is de ouderen te verwaarlozen of hen zelfs te elimineren. De tegenstelling
tussen de generaties is een bedrog en een giftige vrucht van de cultuur van
conflict. Jongeren opzetten tegen ouderen is een onaanvaardbare manipulatie:
“Hier staat de eenheid tussen verschillende leeftijden in het leven op het spel,
het werkelijke referentiepunt voor het begrijpen en het waarderen van het
menselijk leven in zijn geheel” (Catechese 23 februari 2022).

60 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



De hiervoor geciteerde psalm - waar men smeekt om niet verlaten te
worden in de ouderdom - spreekt van een samenzwering die zich rondom
het leven van de ouderen sluit. Het lijken overdreven woorden, maar men
begrijpt ze, als men ziet dat de eenzaamheid en het afdanken van ouderen
niet toevallig, noch onvermijdelijk zijn, maar dat zij de vrucht zijn van -
politieke, economische, maatschappelijke en persoonlijke keuzes - die de
oneindige waardigheid van iedere persoon “buiten iedere omstandigheid en
in welke status of situatie hij zich ook bevindt” (vgl. Dignitas infinita, 1)
niet erkennen. Dat gebeurt, wanneer de waarde van ieder verloren gaat en
mensen alleen maar een kostenpost worden, in sommige gevallen te groot
om te betalen. Wat erger is, vaak worden ouderen zelf uiteindelijk slachtoffer
van deze mentaliteit en komen zover dat zij zich beschouwen als een last en
verlangen zelf als eersten zich terug te trekken.

Anderzijds zijn er vandaag veel vrouwen en mannen die hun persoonlijke
ontwikkeling zoeken in een zo autonoom mogelijk en van anderen
losgemaakt bestaan. Het gewoon deel uitmaken van een groep is in crisis en
de individualisering doet opgang; de overgang van het “wij” naar het “ik”
lijkt een van de meest evidente tekenen van onze tijd. Het gezin, het eerste
en het meest radicale protest tegen het idee dat men zich alleen kan redden,
is een van de slachtoffers van deze individualistische cultuur. Wanneer men
oud wordt, blijkt echter, naarmate de krachten afnhemen, de fata morgana van
het individualisme, de illusie niemand nodig te hebben en te kunnen leven
zonder banden, te zijn wat het is; men merkt dat men aan alles behoefte
heeft; men is intussen alleen, zonder verdere hulp, zonder iemand op wie
men kan vertrouwen. Het is een trieste ontdekking die velen doen, wanneer
het te laat is.

Eenzaamheid en afdanken zijn gangbare elementen geworden in de context
waarin wij leven. Deze hebben veel wortels: in sommige gevallen zijn ze de
vrucht van een berekende uitsluiting, een soort droevige “maatschappelijke
samenzwering”’; in andere gevallen betreft het echter een eigen beslissing.
Andere keren weer worden ze ondergaan, doordat men doet alsof het
een autonome keuze betreft. Steeds meer “hebben wij de smaak van de
broederschap verloren” (encycl. Fratelli tutti, 33) en spannen wij ons nog
nauwelijks in om aan een alternatief te denken.

Wij kunnen in veel ouderen het gevoel van berusting waarnemen waarover

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 61



het boek Ruth het heeft, wanneer het vertelt over de oude Noomi, die na de
dood van haar echtgenoot en zonen haar twee schoondochters, Orpa en Ruth,
uitnodigt om naar hun land van oorsprong en hun huis terug te keren (vgl.
Ruth, 1, 8). Noomi vreest - zoals zoveel ouderen van vandaag - alleen te
blijven, en slaagt er toch niet in zich iets anders voor te stellen. Als weduwe
is zij er zich van bewust weinig waard te zijn in de ogen van de maatschappij
en ze is ervan overtuigd een last te zijn voor de twee jonge vrouwen die
in tegenstelling tot haar het hele leven nog voor zich hebben. Daarom
denkt zij dat het beter is zich terug te trekken en nodigt zijzelf de jonge
schoondochters uit om haar te verlaten en hun toekomst op andere plaatsen
op te bouwen (vgl. Ruth, 1, 11-13). Haar woorden zijn een opeenhoping van
maatschappelijke en godsdienstige conventies die onveranderlijk lijken en
haar lot bestempelen.

Het bijbelverhaal presenteert ons op dit punt twee verschillende opties ten
opzichte van de uitnodiging van Nodmi en dus ten opzichte van de ouderdom.
Een van de twee schoondochters, Orpa, die toch van No6mi houdt, kust haar
met een liefdevol gebaar, maar aanvaardt wat ook haar de enige mogelijke
oplossing lijkt te zijn en gaat haars weegs. Ruth daarentegen, laat Noomi
niet los en richt tot haar de verrassende woorden: “Dring er niet langer op
aan dat ik u verlaat” (Ruth 1, 16). Zij is niet bang de gewoonten en het
algemene aanvoelen uit te dagen. Zij voelt dat die oude vrouw haar nodig
heeft en blijft moedig aan haar zijde in hetgeen een nieuwe reis zal zijn voor
beiden. Ruth leert ons allen - die gewend zijn aan het idee dat eenzaamheid
een onvermijdbaar lot is - dat het mogelijk is op de smeekbede “verlaat mij
niet!” te antwoorden met “ik zal je niet verlaten”. Zij aarzelt niet omver te
werpen wat een onveranderlijke werkelijkheid lijkt: alleen leven mag niet
het enige alternatief zijn! Het is geen toeval dat Ruth - zij die de oude Nodmi
nabij blijft - een voorouder is van de Messias (vgl. Mat. 1, 15), van Jezus,
de Immanuel, Hij die is de “God met ons”, Hij die Gods nabijheid en de
tegenwoordigheid van God brengt aan alle mensen in alle omstandigheden,
van alle leeftijden.

De vrijheid en de moed van Ruth nodigen ons uit een nieuwe weg te gaan:
laten wij in haar voetstappen treden, laten wij op reis gaan met deze jonge
vreemde vrouw en met Noomi, laten wij niet bang zijn om onze gewoonten
te veranderen en ons een andere toekomst voor onze ouderen voor te stellen.
Onze dankbaarheid gaat uit naar alle mensen die, ook al is het met zeer veel

62 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



offers, inderdaad het voorbeeld van Ruth hebben gevolgd en zorgen voor een
oudere of eenvoudigweg dagelijks laten zien dat zij verwanten of bekenden
nabij zijn die niemand meer hebben. Ruth heeft ervoor gekozen Nodmi nabij
te blijven en zij is gezegend: met een gelukkig huwelijk, een nageslacht, een
land. Dat geldt altijd en voor iedereen: door ouderen nabij te zijn, door de
onvervangbare rol die zij in het gezin, de maatschappij en de Kerk hebben
te erkennen, zullen ook wij tal van gaven, dank en zegeningen ontvangen!

Laten wij op deze 4de Werelddag die aan hen gewijd is, onze grootouders
en de ouderen van onze gezinnen onze tederheid niet onthouden, laten wij
hen bezoeken die moedeloos zijn en geen hoop meer hebben dat een andere
toekomst mogelijk is. Laten wij tegenover de egoistische houding die leidt
tot afdanken en eenzaamheid, het open hart en het blije gezicht stellen van
iemand die de moed heeft om te zeggen “ik zal je niet verlaten!” en een
andere weg nemen.

Moge over u allen, zeer dierbare grootouders en ouderen, en allen die u nabij
zijn, mijn zegen komen, vergezeld van mijn gebed. En vergeet u alstublieft
ook niet voor mij te bidden.

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 25 april 2024
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 63



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de Wereldgebedsdag voor de zorg voor de
schepping

Hoop en ons handelen met de schepping

1 september 2024

Beste broeders en zusters,

“Hoop en ons handelen met de schepping” is het thema van de
Wereldgebedsdag voor de zorg voor de Schepping, die plaatsvindt op 1
september 2024. Het thema is ontleend aan de brief van de heilige Paulus
aan de Romeinen (8, 19-25), waar de apostel uitlegt wat het betekent om
volgens de Geest te leven en zich richt op de zekere hoop van de verlossing
die voortkomt uit geloof, namelijk nieuw leven in Christus.

1. Laten we beginnen met een vraag, een die wellicht niet meteen een voor
de hand liggend antwoord heeft. Als we echt gelovigen zijn, hoe zijn we dan
tot geloof gekomen? Het is niet simpelweg omdat we in iets transcendents
geloven, iets dat het vermogen van de rede te boven gaat, het onbereikbare
mysterie van een verre en onzichtbare God. Nee, zoals de heilige Paulus
ons vertelt, is het omdat de Heilige Geest in ons woont. We zijn gelovigen
omdat de liefde van God zelf “in onze harten is uitgestort” (Rom 5, 5)
en de Geest nu echt “het onderpand van onze erfenis” is (Ef 1, 14), die
ons voortdurend aanmoedigt om naar datgene met eeuwigheidswaarde te
streven, volgens de volheid van de authentiecke mensheid van Jezus. De
Geest stelt gelovigen in staat creatief en proactief te zijn in naastenliefde.
Hij zendt ons op een grote reis van spirituele vrijheid, maar een die de
spanning tussen de manier van denken van de Geest en die van de wereld,
waarvan de vruchten tegenovergesteld zijn, niet elimineert (vgl. Gal 5, 16-
17). We weten dat de eerste vrucht van de Geest, die alle anderen samenvat,
liefde is. Geleid door de Heilige Geest zijn gelovigen kinderen van God en
kunnen zij zich tot Hem wenden met de woorden “Abba, Vader” (Rom 8,
15), net zoals Jezus deed. Bovendien kunnen zij dit doen met de vrijheid van
degenen die niet langer terugvallen in de angst voor de dood, omdat Jezus
uit de dood is opgestaan. Dit is onze grote hoop: de liefde van God heeft
alles overwonnen en blijft alles overwinnen. Zelfs tegenover de fysieke
dood is de toekomstige glorie al verzekerd voor degenen die het nicuwe
leven van de Geest leven. Deze hoop stelt niet teleur, zoals bevestigd werd

64 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



in de recente bul van afkondiging van het komende jubileumjaar.*

2. Het leven van een christen is er een van geloof, actief in naastenliefde en
overvloedig in hoop, terwijl we de terugkeer van de Heer in glorie afwachten.
We worden niet verontrust door de “vertraging” van de Parousia, dat wil
zeggen de wederkomst van Christus. Voor ons is de belangrijke vraag of],
“wanneer de Zoon des mensen komt, Hij geloof zal vinden op aarde” (Lk 18,
8). Geloofiseen gave, de vrucht van de aanwezigheid van de Geest in ons, maar
het is ook een opdracht die vrij moet worden uitgevoerd, in gehoorzaamheid
aan Jezus’ gebod van liefde. Dit is de gezegende hoop waarvan wij getuigen
moeten zijn. Maar waar, wanneer en hoe moeten we daarvan getuigen? Zeker
daar waar de drama’s van de lijdende mensheid zich afspelen. Als mensen die
durven dromen, moeten we dromen met onze ogen wijd open, gedreven door
een verlangen naar liefde, broederschap, vriendschap en gerechtigheid voor
iedereen. Christelijke verlossing doordringt het diepste van het lijden van de
wereld, dat niet alleen de mensheid omvat, maar ook het gehele universum,
de natuur zelf en de oikos, dat wil zeggen het thuis en de leefomgeving van de
mensheid. Verlossing omvat de schepping als een “aards paradijs”, moeder
aarde, die bedoeld is als een plaats van vreugde en een belofte van geluk
voor iedereen. Ons christelijke optimisme is gebaseerd op een levende hoop.
Het beseft dat alles is geordend tot de glorie van God, tot de uiteindelijke
voltooiing in Zijn vrede en tot de lichamelijke opstanding in gerechtigheid,
terwijl we “van glorie tot glorie” overgaan. Niettemin zijn we in de loop der
tijd niet vrijgesteld van pijn en lijden: de gehele schepping zucht (vgl. Rom
8, 19-22), wij christenen zuchten (vgl. vv. 23-25) en de Geest zelf zucht (vgl.
vv. 26-27). Dit zuchten drukt bezorgdheid en lijden uit, samen met verlangen
en hoop. Het geeft stem aan ons vertrouwen in God en onze athankelijkheid
van zijn liefdevolle maar veeleisende aanwezigheid in ons midden, terwijl
we uitkijken naar de vervulling van zijn plan, dat vreugde, liefde en vrede in
de Heilige Geest is.

3. De gehele schepping is betrokken bij dit proces van nieuwe geboorte
en, zuchtend, ziet zij uit naar haar bevrijding. Dit houdt een ongezien en
onmerkbaar groeiproces in, zoals dat van “een mosterdzaadje dat een
grote boom wordt” of “zuurdesem in het deeg” (vgl. Mt 13:31-33). De

4 Vgl. Bul van afkondiging van het gewone Jubeljaar van het Jaar 2025 Spes Non
Confundit (9 mei 2024).

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 65



beginstadia zijn klein, maar de verwachte resultaten kunnen oneindig mooi
blijken te zijn. Net als bij de verwachting van een geboorte - de openbaring
van de kinderen van God - kan hoop worden gezien als de mogelijkheid
om standvastig te blijven te midden van tegenspoed, om niet de moed te
verliezen in tijden van beproeving of in het aangezicht van menselijk kwaad.
Christelijke hoop stelt niet teleur, noch misleidt zij. Het zuchten van de
schepping, van christenen en van de Geest is de anticipatie en verwachting
van een verlossing die al aan het werk is. Toch bevinden we ons nog steeds
in wat Paulus beschrijft als “verdrukking, benauwdheid, vervolging, honger,
naaktheid, gevaar, zwaard” (Rom 8, 35). Hoop is dus een alternatieve lezing
van de geschiedenis en menselijke wederwaardigheden. Het is geen illusie,
maar realistisch, met het realisme van een geloof dat ziet wat ongezien is.
Deze hoop is geduldige verwachting, zoals die van Abraham. Ik denk aan die
grote visionaire gelovige, Joachim van Fiore, de abt uit Calabrig, die, in de
woorden van Dante Alighieri, “begenadigd was met een geest van profetie”.*!
In een tijd van gewelddadige conflicten tussen het pausdom en het keizerrijk,
de kruistochten, ketterijen en toenemende verwereldlijking in de Kerk, kon
Joachim het ideaal van een nieuwe geest van samenleven tussen mensen
voorstellen, gebaseerd op universele broederschap en christelijke vrede, de
vrucht van een leven in de geest van het evangelie. Ik sprak over deze geest
van sociale vriendschap en universele broederschap in Fratelli Tutti. Maar
deze harmonie tussen mannen en vrouwen moet ook worden uitgebreid naar
de schepping, in een “gesitueerd antropocentrisme” (Laudate Deum, 67) en
in een gevoel van verantwoordelijkheid voor een menselijke en integrale
ecologie, de weg naar verlossing voor de aarde als ons gemeenschappelijk
huis en voor ons die haar bewonen.

4. Waarom is er zoveel kwaad in de wereld? Waarom zoveel onrecht, zoveel
broedermoordende oorlogen die kinderen doden, steden verwoesten, het
milieu vervuilen en moeder aarde geschonden en verwoest achterlaten?
Impliciet verwijzend naar de zonde van Adam, stelt Paulus: “Wij weten dat
de hele schepping tot nu toe in barensweeén zucht” (Rom 8, 22). De morele
strijd van christenen is verbonden met het “zuchten” van de schepping,
sinds deze “onderworpen is aan zinloosheid” (v. 20). Het hele universum
en elk schepsel daarin zucht en verlangt “ongeduldig” naar het overwinnen
van de huidige toestand en het herstellen van de oorspronkelijke staat. Onze

4" De Goddelijke Komedie, Paradiso, Canto XII, 141.

66 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



bevrijding omvat dus ook die van alle andere schepselen die, in solidariteit
met de menselijke conditie, onder het juk van slavernij zijn geplaatst. De
schepping zelf, net als de mensheid, werd tot slaaf gemaakt, hoewel niet
door eigen schuld, en is niet in de gelegenheid de blijvende betekenis en
het doel te vervullen waarvoor zij is ontworpen. Het is onderworpen aan
ontbinding en dood, verergerd door het menselijk misbruik van de natuur.
Tegelijkertijd is de verlossing van de mensheid in Christus een zekere hoop
ook voor de schepping, want “ook de schepping zelf zal worden bevrijd
van de slavernij van de vergankelijkheid en delen in de glorierijke vrijheid
van de kinderen van God” (Rom 8, 21). Dankzij Christus’ verlossing is het
dus mogelijk om in hoop de band van solidariteit tussen mensen en alle
andere schepselen te beschouwen.

5. In onze hoopvolle en volhardende verwachting van de glorierijke terugkeer
van Jezus houdt de Heilige Geest ons, de gemeenschap van gelovigen,
waakzaam. Hij leidt ons voortdurend en roept ons op tot bekering, tot een
verandering in levensstijl om de aantasting van ons milieu tegen te gaan en
tot een maatschappelijke kritiek die vooral getuigt van de reéle mogelijkheid
van verandering. Deze bekering houdt in dat we de arrogantie van degenen
die anderen en de natuur zelf willen overheersen, die de natuur tot een
object reduceren dat kan worden gemanipuleerd, achter ons laten, en in
plaats daarvan de nederigheid omarmen van degenen die zorg dragen voor
anderen en voor de hele schepping. “Wanneer mensen beweren Gods plaats
in te nemen, worden zij hun eigen ergste vijanden” (Laudate Deum, 73),
want Adams zonde heeft onze fundamentele relaties besmet, namelijk met
God, met onszelf, met elkaar en met het universum. Al deze relaties moeten
integraal worden hersteld, gered en “rechtgezet”. Geen van hen mag over het
hoofd worden gezien, want als zelfs maar één ontbreekt, faalt al het andere.

6. Hoop en ons handelen met de schepping betekent dan vooral om krachten
te bundelen en samen op weg gaan met alle mensen van goede wil. Op deze
manier kunnen we helpen om “onder andere de vraag naar menselijke macht,
de betekenis en de grenzen daarvan, te heroverwegen. Onze macht is in
enkele decennia koortsachtig toegenomen. We hebben indrukwekkende en
ontzagwekkende technologische vooruitgang geboekt, maar we hebben niet
beseft dat we tegelijkertijd zeer gevaarlijke wezens zijn geworden, in staat om
het leven van veel wezens en ons eigen voortbestaan te bedreigen” (Laudate
Deum, 28). Onbeperkte macht creéert monsters en keert zich vervolgens

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 67



tegen ons. Vandaag is er dan ook een dringende behoefte om ethische grenzen
te stellen aan de ontwikkeling van kunstmatige intelligentie, aangezien het
reken- en simulatievermogen kan worden gebruikt tot overheersing van de
mens en de natuur, in plaats van te worden ingezet voor de dienst aan vrede
en integrale ontwikkeling (vgl. Boodschap voor de Wereldvrededag 2024).

7. “De Heilige Geest begeleidt ons op elk moment van ons leven.” Dit
werd duidelijk begrepen door de jongens en meisjes die zich verzamelden
op het Sint-Pietersplein voor de eerste Wereldkinderdag, die plaatsvond
op Drievuldigheidszondag. God is geen abstract begrip van oneindigheid,
maar de liethebbende Vader, de Zoon die de vriend en verlosser is van
elke persoon, en de Heilige Geest die onze stappen leidt op het pad van de
naastenliefde. Gehoorzaamheid aan de Geest van liefde verandert radicaal de
manier waarop we denken: van “plunderaars worden we “bewerkers” van de
tuin. De aarde is toevertrouwd aan onze zorg, maar blijft van God (vgl. Lev
25, 23). Dit is het “theologale antropocentrisme” dat de joods-christelijke
traditie kenmerkt. Het claimen van het recht om de natuur te bezitten en te
beheersen, deze naar eigen goeddunken te manipuleren, vertegenwoordigt
dus een vorm van afgoderij, een prometheische versie van de mens die,
bedwelmd door zijn technocratische macht, de aarde arrogant in een
“genadeloze” toestand plaatst, beroofd van Gods genade. Inderdaad, als de
genade van God Jezus is, die stierf en opstond, dan klinken de woorden van
Benedictus XVI zeker waar: “Het is niet de wetenschap die de mens verlost:
de mens wordt verlost door de liefde” (Spe salvi, 26), de liefde van God in
Christus, waarvan niets en niemand ons ooit kan scheiden (vgl. Rom 8, 38-
39). De schepping is dan ook niet statisch of gesloten in zichzelf, maar wordt
voortdurend aangetrokken naar haar toekomst. Vandaag de dag, dankzij de
ontdekkingen van de hedendaagse fysica, presenteert de band tussen materie
en geest zich op een steeds meer intrigerende manier aan ons begrip.

8. De bescherming van de schepping is dan ook niet alleen een ethische
kwestie, maar in hoge mate ook een theologische, want het is het punt waar
het mysterie van de mens en het mysterie van God met elkaar vervlochten
zijn. Deze vervlechting kan “creatief” worden genoemd, aangezien deze
ontstaat uit de liefdesdaad waarmee God mensen in Christus schiep.
Die scheppende daad van God maakt de vrijheid en moraliteit van alle
menselijke activiteit mogelijk en vormt de basis ervoor. We zijn vrij precies
omdat we zijn geschapen naar het beeld van God dat Jezus Christus is, en

68 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



daarom zijn we “vertegenwoordigers” van de schepping in Christus zelf. Een
transcendente (theologisch-ethische) motivatie verplicht christenen ertoe om
gerechtigheid en vrede in de wereld te bevorderen, niet in de laatste plaats
door de universele bestemming van goederen. Het gaat om de openbaring
van de kinderen van God waarop de schepping wacht, zuchtend als in de
weeén van een bevalling. Het gaat niet alleen om ons aardse leven in de
geschiedenis, maar ook, en vooral, om onze toekomst in de eeuwigheid, het
eschaton dat wil zeggen de vervulling van onze zaligheid, het paradijs van
onze vrede, in Christus, de Heer van het universum, gekruisigd en opgestaan
uit liefde.

9. Hoop en ons handelen met de schepping betekent dan ook een geincarneerd
geloof te leven, een dat het lijden en de hoopvolle “vlees” van anderen kan
binnengaan, door deel te nemen aan de verwachting van de lichamelijke
opstanding waartoe gelovigen zijn voorbestemd in Christus de Heer. In
Jezus, de eeuwige Zoon, die mens geworden is, zijn wij werkelijk kinderen
van de Vader. Door geloof en doop begint ons leven in de Geest (vgl. Rom
8, 2), een heilig leven, geleefd als kinderen van de Vader, zoals Jezus (vgl.
Rom 8, 14-17), aangezien door de kracht van de Heilige Geest, Christus in
ons leeft (vgl. Gal 2, 20). Op deze manier kunnen onze levens een lied van
liefde voor God worden, voor de mensheid, met en voor de schepping, en
hun volheid vinden in heiligheid.*

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 27 juni 2024
Franciscus

Vertaling: Mgr. dr. G. de Korte
Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

2 De priester Clemente Rebora verwoordde dit poétisch: “Naarmate de schepping
in Christus tot de Vader opklimt, wordt alles op een mysterieuze manier de
barensweeén van geboorte. Hoeveel sterven is er nodig als het leven geboren
moet worden! Maar uit één Moeder alleen, die goddelijk is, komen we gelukkig
in het licht. We worden geboren tot een leven dat de liefde in tranen voortbrengt.
Het verlangen, hier beneden, is poézie; maar alleen heiligheid kan het lied
afmaken” (Curriculum vitae, “Poesia e santita: Poesie, prose e traduzioni, Milaan
2015, p. 297).

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 69



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 110e Werelddag van de migrant en de
vluchteling 2024

God trekt mee met zijn volk

29 september 2024

Beste broeders en zusters,

Op 29 oktober 2023 is de eerste zitting van de 16e Gewone Algemene
Vergadering van de bisschoppensynode afgesloten, die het ons mogelijk
heeft gemaakt de synodaliteit, verstaan als de oorspronkelijke roeping van
de Kerk, te verdiepen. “De synodaliteit presenteert zich voornamelijk als een
gezamenlijke reis van het Volk van God en een dialoog tussen de charisma’s
en diensten ten behoeve van de komst van het Rijk”.

Door het accent te leggen op de synodale dimensie kan de Kerk haar aard
van reiziger herontdekken. Als volk van God op weg in de geschiedenis op
pelgrimstocht zouden wij kunnen zeggen, “migreert” zij naar het Rijk der
hemelen (vgl. Lumen gentium 49), Vanzelf komt hier een verwijzing naar
het Bijbelverhaal van Exodus in ons op waarin het volk van Israél op weg is
naar het Beloofde Land: een lange reis vanuit de slavernij naar de vrijheid,
een voorafbeelding van de reis van de Kerk naar de uiteindelijke ontmoeting
met de Heer.

Op dezelfde wijze is het mogelijk in de migranten van onze tijd, evenals in
die van ieder tijdperk, een levend beeld te zien van het volk van God op weg
naar het eeuwig vaderland. Hun reizen van hoop herinneren ons eraan dat
“ons vaderland in de hemel is en wij uit de hemel onze verlosser de Heer
Jezus Christus verwachten” (Fil. 3, 20).

De twee beelden - dat van de Bijbelse uittocht en dat van de migranten -
laten twee overeenkomsten zien. Evenals het volk Isra€l ten tijde van Mozes,
vluchten de migranten vaak voor omstandigheden van onderdrukking
en geweld, onzekerheid en discriminatie en gebrek aan kansen voor
ontwikkeling. Evenals de joden in de woestijn vinden de migranten veel
hindernissen op hun tocht: zij worden op de proef gesteld door honger en

70 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



dorst; zij zijn uitgeput door vermoeidheid en ziekte; zij worden verleid door
de wanhoop.

Maar het is de fundamentele realiteit van de uittocht, van iedere uittocht, dat
God voorgaat en de tocht van zijn volk en al zijn kinderen van iedere tijd en
plaats begeleidt. De tegenwoordigheid van God temidden van het volk is een
zekerheid van de heilsgeschiedenis: “De Heer uw God trekt zelf met u mee”
(Deut. 31, 6). Voor het volk dat uit Egypte is weggetrokken, manifesteert
die tegenwoordigheid zich in verschillende vormen: een wolkkolom en een
vuurzuil die de weg verlicht (vgl. Ex. 13, 21); de tent van de samenkomst
die de ark van het verbond bewaart, de tegenwoordigheid van God tastbaar
maakt (vgl. Ex. 33, 7); de paal met de bronzen slang verzekert de goddelijke
bescherming (vgl. Num. 21, 8-9); het manna en het water (vgl. Ex. 16-17)
zijn de gaven van God aan het volk dat honger en dorst heeft. De tent is een
vorm van tegenwoordigheid die de Heer bijzonder dierbaar is. Tijdens de
regering van David kiest God ervoor om in een tent te wonen, niet in een
tempel zodat Hij met zijn volk mee kan trekken, “Ik heb rondgetrokken in
een tent” (vgl. 1 Kron. 17, 5).

Veel migranten ervaren God als reisgenoot, gids en anker van heil. Alvorens
te vertrekken vertrouwen zij zich aan Hem toe en nemen hun toevlucht tot
Hem in situaties van nood. In Hem zoeken zij troost in ogenblikken van
moedeloosheid. Dankzij Hem zijn er barmhartige Samaritanen langs de weg.
Aan Hem vertrouwen zij in hun gebed hun verwachtingen toe.

God trekt niet alleen met zijn volk mee, maar ook in zijn volk, in de zin dat
Hij zichidentificeert met de mannen en vrouwen op weg door de geschiedenis
- in het bijzonder met de minsten, de armen, de gemarginaliseerden - daarbij
het mysterie van de Menswording als het ware vergrotend. Hoeveel bijbels,
exemplaren van het evangelie, gebedenboeken en rozenkransen begeleiden
de migranten op hun reis door de woestijnen, over rivieren en zeeén en
grenzen van de continenten!

Daarom is de ontmoeting met de migrant, evenals met iedere behoeftige
broeder en zuster “ook een ontmoeting met Christus. Hijzelf heeft ons dat
gezegd. Hij klopt op onze deur, hongerig, dorstig, als vreemdeling, naakt,
ziek, gevangengezet en daarbij vraagt Hij om bezocht en bijgestaan te
worden” (homilie in de mis met de deelnemers aan de ontmoeting “Vrij van

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 71



angst”, Sacrofano, 15 februari 2019). Het eindoordeel dat door Mattheiis
in hoofdstuk 25 van zijn evangelie wordt verteld laat er geen twijfel over
bestaan: 1k was vreemdeling en gij hebt Mij opgenomen” (v. 35) en ook
“Voorwaar, Ik zeg u al wat gij gedaan hebt voor een dezer geringsten van
mijn broeders hebt gij voor Mij gedaan” (v. 40). Iedere ontmoeting op deze
weg is dus een gelegenheid om de Heer te ontmoeten; het is een gelegenheid
vol van heil, omdat in een zuster of broeder die onze hulp nodig heeft,
Jezus tegenwoordig is. In deze zin redden de armen ons, omdat zij het ons
mogelijk maken het gelaat van de Heer te ontmoeten (vgl. Boodschap van de
3e Werelddag van de armen, 17 november 2019).

Geliefde broeders en zusters, laten wij ons op deze dag die gewijd is aan de
migranten en de vluchtelingen, in gebed verenigen voor al degenen die hun
land hebben moeten verlaten op zoek naar waardige levensomstandigheden.
Laten wij voelen dat wij samen met hen op weg zijn, laten wij samen met
hen synodaal zijn en hen allen, evenals de komende synodevergadering,
toevertrouwen “aan de voorspraak van de heilige Maagd Maria, een teken
van zekere hoop en troost voor het gelovige volk van God terwijl zij hun reis
voortzetten. (Samenvatting synoderapport 2023).

Gebed

God, almachtige Vader,

wij zijn uw pelgrimerende Kerk

op weg naar het Rijk der hemelen.

leder van ons woont in zijn vaderland,

maar als waren wij vreemdelingen.

ledere vireemde streek is ons vaderland,

toch is ieder vaderland voor ons een vreemd land.
Wij leven op aarde,

maar ons ware burgerschap is in de hemel.

Sta niet toe dat wij bezitters worden

van dat deel van de wereld

dat U ons als tijdelijk verblijf hebt gegeven.

Help ons dat wij nooit ophouden op te trekken
samen met onze migrerende broeders en zusters,
naar het eeuwig verblijf dat U voor ons bereid hebt.

72 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



Open onze ogen en ons hart,

opdat iedere ontmoeting met wie behoeftig is,

een ontmoeting wordt met Jezus, uw Zoon en onze Heer.
Amen

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 24 mei 2024, Gedachtenis van de Heilige
Maagd Maria - Hulp der Christenen
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 73



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 98ste Wereldmissiedag 2024

Gaat en nodigt allen uit voor het bruiloftsmaal (vgl. Mat. 22, 9)
20 oktober 2024

Geliefde broeders en zusters,

Voor Wereldmissiedag van dit jaar heb ik het thema ontleend aan de
parabel in het evangelie van het bruiloftsmaal (vgl. Mat. 22, 1-14). Nadat
de genodigden de uitnodiging hebben afgewezen, zegt de koning, de
hoofdrolspeler van het verhaal, tot zijn dienaren: “Gaat dus naar de drukke
verkeerswegen en nodigt wie ge er maar vindt tot de bruiloft” (v. 9). Wanneer
wij nadenken over dit sleutelwoord in de context van de parabel en het leven
van Jezus, kunnen wij enkele belangrijke aspecten van de evangelisatie
belichten. Zij blijken bijzonder actueel te zijn voor ons allen, leerlingen-
missionarissen van Christus, in deze eindfase van het synodale traject dat
in overeenstemming met het motto “Gemeenschap, deelname, zending” de
Kerk een nieuwe impuls moet geven voor haar voornaamste taak, dat wil
zeggen de verkondiging van het evangelie in de hedendaagse wereld.

1. “Gaaten nodigt uit!” De zending als onvermoeibaar gaan en uitnodigen
op het feest van de Heer

Aan het begin van het bevel van de koning aan zijn dienaren staan twee
werkwoorden die de kern van de zending uitdrukken: “gaat” en “roept” in de
zin van “nodigt uit”.

Wat het eerste betreft, dient eraan herinnerd te worden dat de dienaren
tevoren al waren uitgezonden om de boodschap van de koning aan de
genodigden over te brengen (vgl. vv. 3-4). Dat zegt ons dat de zending een
onvermoeibaar gaan is naar heel de mensheid om haar uit te nodigen tot
de ontmoeting en de gemeenschap met God. Onvermoeibaar! God, groot
in liefde en rijk aan barmhartigheid, trekt er altijd op uit om iedere mens te
roepen tot het geluk van zijn rijk ondanks onverschilligheid of afwijzing. Zo
ging Jezus Christus, de goede herder en gezondene van de Vader, op zoek
naar de verloren schapen van het volk Israél en wilde verder gaan om ook de
schapen die het verst af zijn, te bereiken (vgl. Joh. 10, 16). Hij heeft tot zijn
leerlingen gezegd: “Gaat!”, zowel voor als na zijn verrijzenis, en daarmee

74 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



betrekt Hij hen bij zijn eigen zending (vgl. Luc. 10, 3; Mar. 16, 15). Daarom
zal de Kerk over alle grenzen heen steeds weer erop uitgaan om trouw de
van de Heer ontvangen zending te vervullen zonder vermoeid te raken of de
moed te verliezen door moeilijkheden en hindernissen.

Ik maak van de gelegenheid gebruik om de mannelijke en vrouwelijke
missionarissen te danken die, beantwoordend aan de oproep van Christus, alles
hebben achtergelaten om ver weg van hun vaderland de Blijde Boodschap
daar te brengen waar de mensen deze nog niet hebben gekregen of pas
sinds kort hebben ontvangen. Geliefde broeders en zusters, uw edelmoedige
toewijding is de tastbare uitdrukking van de verplichting van de zending ad
gentes die Jezus aan zijn leerlingen heeft toevertrouwd: “Gaat dus en maakt
alle volkeren tot mijn leerlingen” (Mat. 28, 19). Laten wij daarom blijven
bidden en God danken voor de nieuwe en talrijke missionaire roepingen voor
het werk van de evangelisatie tot aan de grenzen van de aarde.

En laten wij niet vergeten dat iedere christen met zijn eigen evangelisch
getuigenis in iedere omgeving geroepen is om deel te nemen aan deze
universele zending, zodat heel de Kerk er voortdurend met zijn Heer
en Meester op uitgaat naar de “drukke verkeerswegen” in de wereld van
vandaag. Ja, “vandaag is het drama van de Kerk dat Jezus aan de deur blijft
kloppen, maar van binnenuit, opdat wij Hem eruit laten gaan! Zeer vaak
worden we een Kerk [...] die de Heer er niet uit wil laten gaan, die Hem
vasthoudt als “iets van zichzelf”, terwijl de Heer gekomen is voor de zending
en wil dat wij missionarissen zijn” (Toespraak tot de deelnemers aan het
congres, georganiseerd door het Dicasterie voor de leken, het gezin en het
leven, 18 februari 2023). Mogen wij allen, gedoopten, bereid zijn opnieuw
eropuit te gaan, ieder naar zijn eigen levensomstandigheden om een nieuwe
missionaire beweging te beginnen zoals bij de dageraad van het christendom!

Om terug te keren naar het bevel van de koning aan zijn dienaren in de parabel:
het gaan gaat samen met roepen of beter gezegd, uitnodigen: “Komt naar de
bruiloft!” (Mat. 22, 24). Dat duidt op een ander, niet minder belangrijk aspect
van de door God toevertrouwde roeping. Zoals men zich kan voorstellen,
brachten die dienaren-boodschappers de uitnodiging van de soeverein met
aandrang, maar ook met groot respect en vriendelijkheid over. Op dezelfde
manier moet de zending om het evangelie te brengen naar ieder schepsel
noodzakelijkerwijs dezelfde stijl hebben als Degene die men verkondigt. Bij

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 75



het verkondigen aan de wereld “van de schoonheid van de heilzame liefde
van God, geopenbaard in Jezus Christus die is gestorven en verrezen” (apost.
exhort. Evangelii gaudium, 36), doen de leerlingen-missionarissen dat met
vreugde, grootmoedigheid, welwillendheid, vrucht van de Heilige Geest
in hen (vgl. Gal. 5, 22); zonder forceren, dwang, proselitisme; steeds met
nabijheid, medelijden en tederheid, die de wijze van zijn en handelen van
God weerspiegelen.

2. Aan het feestmaal. Het eschatologische en eucharistische perspectief
van de zending van Christus en van de Kerk

In de parabel vraagt de koning aan de dienaren de uitnodiging voor het
feestmaal voor de bruiloft van zijn zoon rond te brengen. Dat feestmaal
weerspiegelt het eschatologische, het is het beeld van het uiteindelijke
heil in het Rijk van God, dat vanaf nu is verwezenlijkt met de komst van
Jezus, de Messias en Zoon van God, die ons zijn leven in overvloed heeft
gegeven (vgl. Joh. 10, 10), een leven dat wordt gesymboliseerd door de

tafel, aangericht “met kostelijke spijzen, met belegen wijnen”, “wanneer
God de dood voor altijd vernietigt” (vgl. Jes. 25, 6-8).

De zending van Christus is die van de volheid van de tijden, zoals Hij heeft
verklaard aan het begin van zijn prediking: “De tijd is vervuld en het Rijk
Gods is nabij” (Mar. 1, 15). Zo zijn de leerlingen van Christus geroepen om
dezelfde zending van hun Meester en Heer voort te zetten. Wij herinneren
in dezen aan het onderricht van het Tweede Vaticaans Concilie over het
eschatologische karakter van de missionaire verplichting van de Kerk: “De
tijd van de missieactiviteit ligt derhalve tussen de eerste en tweede komst
van de Heer [...]. Voordat de Heer immers zal komen, moet het evangelie
worden verkondigd onder alle volkeren” (decr. Ad gentes, 9).

Wij weten dat de missionaire ijver bij de eerste christenen een sterke
eschatologische dimensie had. Zij voelden de urgentie van de verkondiging
van het evangelie. Ook vandaag is het belangrijk dit perspectief voor ogen
te houden, omdat het ons helpt te evangeliseren met de vreugde van iemand
die weet dat “de Heer nabij is” en met de hoop van iemand die gericht is
op het doel, wanneer wij allen met Christus aan het bruiloftsmaal zullen
aanzitten in het Rijk van God. Terwijl de wereld dus de verschillende
“gastmalen” voorzet van het consumentisme, het egoistisch welbevinden,

76 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



het ophopen van welvaart, het individualisme, roept het evangelie allen tot
het goddelijk feestmaal, waar vreugde heerst, en samen delen, gerechtigheid
en broederschap in de gemeenschap met God en de anderen.

Opdeze volheid van leven, een gave van Christus, wordtnu al vooruitgelopen
in het feestmaal van de eucharistie, die de Kerk viert in opdracht van de Heer
ter gedachtenis aan Hem. En zo is de uitnodiging tot het eschatologische
feestmaal die wij aan allen brengen in de evangeliserende zending, intrinsiek
verbonden met de uitnodiging tot de eucharistische tafel, waar de Heer ons
voedt met zijn Woord en met zijn Lichaam en Bloed. Zoals Benedictus
XVI ons heeft geleerd “wordt in iedere eucharistieviering sacramenteel
het eschatologisch bijeenkomen van het Volk van God verwezenlijkt. Het
eucharistisch feestmaal is voor ons een werkelijk vooruitlopen op het
uiteindelijke feestmaal, voorzegd door de profeten (vgl. Jes. 25, 6-9) en
beschreven in het Nieuwe Testament als “de bruiloft van het Lam” (Apok.
19, 7.9), die gevierd zal worden in de gemeenschap van de heiligen” (post.
synod. exhort. Sacramentum Caritatis, 31).

Daarom zijn wij allen geroepen om iedere eucharistie in al haar dimensies,
vooral de eschatologische en missionaire, intenser te beleven. Ik benadruk
in dezen weer dat “wij niet tot de eucharistische tafel kunnen naderen zonder
ons te laten meetrekken in de beweging van de zending die, uitgaande van
het hart zelf van God, erop gericht is alle mensen te bereiken” (ibid., 84).
De eucharistische vernieuwing, die veel lokale Kerken op prijzenswaardige
wijze in de tijd na Covid aan het bevorderen zijn, zal ook fundamenteel
zijn om in iedere gelovige de missionaire geest opnieuw op te wekken.
Met hoeveel meer geloof en elan van ons hart zouden wij in iedere mis de
acclamatie moeten uitspreken: “Heer Jezus, wij verkondigen uw dood en
wij belijden tot Gij wederkeert, dat Gij verrezen zijt”.

In dit perspectief wil ik in het jaar dat gewijd is aan het gebed ter
voorbereiding van het jubileum van 2025, allen uitnodigen ook en vooral
hun deelname aan de mis en hun gebed voor de evangeliserende zending
van de Kerk te intensiveren. Gehoorzaam aan het woord van de Heiland
houdt zij niet op bij elke eucharistische en liturgische viering het gebed van
het Onze Vader tot God te verheffen met de aanroeping “Uw rijk kome”.
En zo maakt het dagelijks gebed en vooral de eucharistie van ons pelgrim-
missionarissen van hoop, onderweg naar het leven zonder einde in God,

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 77



naar het bruiloftsmaal dat door God voor al zijn kinderen bereid is.

3. “Allen”. De universele zending van de leerlingen van Christus en de
geheel synodale-missionaire Kerk

De derde en laatste overweging betreft degenen tot wie de uitnodiging van
de koning is gericht: “allen”. Zoals ik heb onderstreept: “dit is de kern van de
zending: dat “allen”. Zonder iemand uit te sluiten. Allen. Iedere zending van
ons komt derhalve uit het hart van Christus, dat Hij allen tot zich zal trekken”
(Toespraak tot de deelnemers aan de Algemene Vergadering van de Pauselijke
Missiewerken, 3 juni 2023). Ook vandaag nog is het evangelie van Christus
in een door onenigheden en conflicten verscheurde wereld de milde en sterke
stem die de mensen roept om elkaar te ontmoeten, elkaar te erkennen als
broeders en zusters en te genieten van de harmonie tussen de verschillen. God
wil dat “alle mensen gered worden en tot de kennis van de waarheid komen™
(1 Tim. 2, 4). Laten wij daarom bij onze missionaire activiteiten nooit vergeten
dat wij worden uitgenodigd om het evangelie aan allen te verkondigen, en
“niet als iemand die een nieuwe verplichting oplegt, maar als iemand die een
vreugde deelt, wijst op een mooie horizon of een begerenswaardig gastmaal
aanbiedt” (apost. exhort. Evangelii gaudium, 14).

De leerlingen-missionarissen van Christus hebben altijd de zorg voor
alle mensen in hun hart, ongeacht hun maatschappelijke of zelfs morele
omstandigheden. De parabel van het feestmaal zegt ons dat de dienaren volgens
de aanbeveling van de koning “allen, slechten zowel als goeden” (Mat. 22, 10)
zouden verzamelen. Bovendien zijn juist “de armen, gebrekkigen, blinden en
kreupelen” (Luc. 14, 21), dat wil zeggen de laatsten en de gemarginaliseerden
van de maatschappij, de bijzondere genodigden van de koning. Zo blijft
het bruiloftsmaal van de Zoon, dat God heeft bereid, voor altijd geopend
voor allen, omdat zijn liefde voor ieder van ons groot en onvoorwaardelijk
is. “Zozeer immers heeft God de wereld liefgehad dat Hij zijn eniggeboren
Zoon heeft gegeven, opdat al wie in Hem gelooft niet verloren zal gaan, maar
eeuwig leven zal hebben” (Joh. 3, 16). Tot ieder, iedere man en iedere vrouw,
is de uitnodiging van God gericht om deel te nemen aan zijn genade die de
mens omvormt en redt. Men hoeft alleen maar “ja” te zeggen op dit goddelijk
geschenk om niet en het te ontvangen, zich erdoor te laten veranderen en zich
ermee te bekleden als met een “bruiloftskleed” (vgl. Mat. 22, 12).

78 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



De zending voor allen vereist de inzet van allen. Daarom is het noodzakelijk
de weg voort te zetten naar een geheel synodaal-missionaire Kerk ten dienste
van het evangelie. Synodaliteit is op zich missionair en, omgekeerd, zending is
altijd synodaal. Daarom blijkt vandaag een nauwe missionaire samenwerking
nog dringender en noodzakelijker in de universele Kerk, evenals in de
particuliere Kerken. In het spoor van het Tweede Vaticaans Concilie en mijn
voorgangers beveel ik bij alle bisdommen van de wereld de dienst van de
Pauselijke Missiewerken aan, die de primaire middelen bieden “zowel om de
katholieken van hun jeugd af met een echt universele en missionaire gezindheid
te doordringen, als om een doeltreffende inzameling op gang te brengen van
de hulpmiddelen tot het welzijn van alle missies overeenkomstig ieders nood”
(decr. Ad gentes, 38). Daarom zijn alle collectes van Wereldmissiedag in alle
lokale Kerken geheel bestemd voor het universele solidariteitsfonds, dat het
Pauselijke Werk voor de Verbreiding van het Geloof vervolgens namens de
paus verdeelt voor de noden van alle missies van de Kerk. Laten wij tot de
Heer bidden dat Hij ons leidt en helpt een meer synodale en missionaire Kerk
te zijn (vgl. Homilie in de slotmis van de Gewone Algemene Vergadering van
de Bisschoppensynode, 29 oktober 2023).

Laten wij ten slotte de blik op Maria richten, die van Jezus het eerste wonder
juist op een huwelijksfeest in Kana in Galilea (vgl. Joh. 2, 1-12) verkreeg.
De Heer bood het bruidspaar en alle genodigden de overvloed van de nieuwe
wijn aan, een teken dat vooruitliep op het bruiloftsmaal dat God voor allen
bereidt aan het einde van de tijden. Laten wij ook vandaag nog vragen om haar
moederlijke voorspraak voor de evangeliserende zending van de leerlingen
van Christus. Laten wij met de vreugde en de zorg van onze Moeder, met de
kracht van tederheid en genegenheid (vgl. Evangelii gaudium, 288) gaan en
aan allen de uitnodiging van de Koning Heiland brengen. Heilige Maria, Sterre
van de evangelisatie, bid voor ons!

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 25 januari 2024, feest van de bekering van
de heilige Paulus
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 79



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 8ste Werelddag van de Armen op de 33ste
Zondag door het Jaar

Het smeekgebed van de arme stijgt op naar God (vgl. Sir. 21, 5)

17 november 2024

Geliefde broeders en zusters,

1. Het gebed van de arme stijgt op naar God (vgl. Sir. 21, 5). In het jaar
dat is gewijd aan het gebed, is deze uitdrukking van Bijbelse wijsheid met
het oog op het Gewone Heilig Jaar 2025 uitermate geschikt om ons voor te
bereiden op de 8% Werelddag van de Armen, komende 17 november. De
christelijke hoop bevat ook de zekerheid dat ons gebed zal komen voor het
aangezicht van God; maar niet zomaar een gebed: het gebed van de arme!
Laten wij nadenken over dit Woord en “het lezen” op de gezichten en in de
geschiedenis van de armen die wij in onze dagen tegenkomen, opdat het
gebed een weg wordt van de gemeenschap met hen en van het delen in hun
lijden.

2. Het boek Jezus Sirach, waarnaar wij verwijzen, is niet erg bekend en
verdient het ontdekt te worden om zijn rijkdom aan thema’s, vooral wanneer
het boek de relatie van de mens met God en de wereld aanroert. De auteur, Ben
Sirach, is een meester, een schriftgeleerde in Jeruzalem, die waarschijnlijk
schrijft in de 2% eeuw voor Christus. Hij is een wijs man, geworteld in de
traditie van Israél, die onderwijst over de verschillende terreinen van het
menselijk leven: van het werk tot het gezin, van het leven in de maatschappij
tot de opvoeding van de jongeren; hij schenkt aandacht aan de thema’s die
verband houden met het geloof in God en het naleven van de Wet. Hij pakt de
niet gemakkelijke problemen aan van de vrijheid, het kwaad en de goddelijke
rechtvaardigheid, die ook voor ons vandaag een grote actualiteit hebben. Ben
Sirach wil, geinspireerd door de Heilige Geest, aan allen de weg doorgeven
die gevolgd moet worden voor een wijs leven dat waard is geleefd te worden
ten overstaan van God en de broeders en zusters.

3. Een van de thema’s waaraan deze gewijde auteur meer aandacht
besteedt, is het gebed. Hij doet dit met veel vuur, omdat hij zijn eigen
persoonlijke ervaring een stem geeft. Geen enkel gebed zou in feite
doeltreffend en vruchtbaar kunnen zijn, als het niet uitging van wie elke

80 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



dag in tegenwoordigheid van God is en luistert naar zijn Woord. Ben Sirach
verklaart dat hij vanaf zijn jeugd de wijsheid heeft gezocht: “Toen ik nog
jong was, voordat ik mijn reizen begon, zocht ik openlijk door mijn gebed
wijsheid te verkrijgen” (Sir. 51, 13).

4. In dit traject ontdekt hij een van de fundamentele waarheden van de
openbaring, dat wil zeggen het feit dat de armen een bevoorrechte plaats
in het hart van God hebben, en wel zo dat God ten opzichte van hun lijden
“ongeduldig” is, totdat Hij hun recht heeft gedaan. “Het gebed van de
nederige dringt door de wolken heen. Zolang het God niet bereikt heeft, is
hij ontroostbaar en hij (de nederige) houdt aan, tot de Allerhoogste naar hem
omziet en oordeelt ten gunste van de rechtvaardige en dat oordeel ook ten
uitvoer brengt. De Heer talmt zeker niet en voor de onbarmhartigen zal Hij
niet lankmoedig zijn” (Sir. 35, 21-22). God kent het lijden van zijn kinderen,
omdat Hij jegens allen een oplettende en zorgzame Vader is. Als Vader zorgt
Hij voor hen die dit het meest nodig hebben; de armen, de gemarginaliseerden,
de lijdenden, de vergetenen... Maar niemand is uitgesloten van zijn hart,
daar wij allen ten overstaan van Hem arm en behoeftig zijn. Wij allen zijn
bedelaars, omdat wij zonder God niets zouden zijn. Wij zouden zelfs het
leven niet hebben, als God het ons niet geschonken zou hebben. En toch,
hoe vaak leven wij, alsof wij de baas waren over het leven of alsof wij het
moesten veroveren! De wereldse mentaliteit vraagt erom iemand te worden,
naam te maken ondanks alles en allen, waarbij inbreuk wordt gemaakt op de
maatschappelijke regels, als men maar rijkdom verwerft. Wat een droevige
illusie! Geluk verkrijgt men niet met het vertrappen van het recht en de
waardigheid van de ander.

Geweld dat door oorlogen wordt veroorzaakt, laat duidelijk zien door
hoeveel aanmatiging degene die zich machtig waant ten opzichte van de
mensen, wordt bewogen, terwijl Hij in de ogen van God beklagenswaardig
is. Hoeveel nieuwe armen worden er voortgebracht door deze kwalijke
politiek, gemaakt met de wapens, hoeveel onschuldige slachtoffers! En toch
mogen wij ons niet terugtrekken. De leerlingen van de Heer weten dat op
het gezicht van ieder van deze “kleinen” het gelaat van de Zoon van God is
geprent en dat onze solidariteit en het teken van de christelijke naastenliefde
iedereen moet bereiken. “Iedere christen en iedere gemeenschap is geroepen
om instrument van God te zijn voor de bevrijding en de vooruitgang van
de armen, zodat zij ten volle kunnen integreren in de maatschappij; dit

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 81



veronderstelt dat wij volgzaam en oplettend zijn om de kreet van de armen
te horen en hem hulp te bieden” (apost. exhort. Evangelii gaudium, 187).

5. In dit jaar, dat gewijd is aan het gebed, moeten wij ons het gebed van
de armen eigen maken en samen met hen bidden. Het is een uitdaging die
wij moeten opnemen, en een pastoraal handelen dat gevoed moet worden.
In feite “is de ergste discriminatie waaronder de armen lijden, het gebrek
aan geestelijke aandacht. De immense meerderheid van de armen heeft een
bijzondere openheid voor het geloof; zij hebben God nodig en wij mogen het
niet nalaten hun zijn vriendschap aan te bieden, zijn zegen, zijn Woord, de
viering van de Sacramenten en het aanbod van een weg van groei en rijping
in het geloof. De voorkeursoptie voor de armen moet zich vooral vertalen in
een bevoorrechte en prioritaire religieuze aandacht” (ivi, 200).

Dit alles vereist een nederig hart dat de moed heeft bedelaar te worden.
Een hart dat bereid is te erkennen dat het arm en behoeftig is. Er bestaat
immers een overeenkomst tussen armoede, nederigheid en vertrouwen. De
ware arme is de nederige, zoals de heilige bisschop zei: “De arme heeft niets
om trots op te worden, de rijke heeft de trots om te bestrijden. Luister daarom
naar mij: wees een ware arme, wees deugdzaam, wees nederig” (Preken, 14,
4). De nederige heeft niets om zich op te beroemen en pretendeert niets, hij
weet dat hij niet op zichzelf kan rekenen, maar gelooft vast dat hij zich kan
beroepen op de barmhartige liefde van God, hij staat tegenover Hem als de
verloren zoon die berouwvol naar huis terugkeert om de omarming van de
vader te krijgen (vgl. Luc. 15, 11-24). Omdat de arme niemand heeft op wie
hij kan steunen, krijgt hij kracht van God en stelt hij heel zijn vertrouwen in
Hem. De nederigheid brengt immers het vertrouwen voort dat God ons nooit
zal verlaten en ons nooit zonder antwoord zal laten.

6. Tot de armen die onze steden bewonen en deel uitmaken van onze
gemeenschappen, zeg ik: verlies deze zekerheid niet! God let op ieder van
u en is u nabij. Hij vergeet u niet en Hij zou dit nooit kunnen doen. Wij
allen hebben ervaring met een gebed dat zonder antwoord lijkt te zijn. Soms
vragen wij dat wij bevrijd worden van een ellende die ons doet lijden en ons
vernedert, en God lijkt onze smeekbede niet te horen. Maar de stilte van God
betekent niet dat Hij geen aandacht heeft voor ons lijden; Zij bevat veeleer
een woord waarnaar met vertrouwen geluisterd moet worden door ons te
verlaten op Hem en zijn wil. En Jezus Sirach legt hiervan weer getuigenis

82 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



af: “Het oordeel van God zal ten gunste van de arme zijn” (vgl. Sir. 21, 5).
Uit armoede kan dus het lied van de puurste hoop opwellen. Laten wij eraan
denken dat, “wanneer het innerlijk leven zich opsluit in eigen belangen,
er geen ruimte meer is voor de ander, de armen niet meer binnen komen,
men niet meer luistert naar de stem van God, niet meer geniet van de zoete
vreugde van zijn liefde, niet meer het enthousiasme beleeft van het goede
te doen. [...] Dit is niet het leven in de Geest dat opwelt uit het hart van de
verrezen Christus” (Evangelii gaudium, 2).

7. De Werelddag van de Armen is intussen een afspraak voor iedere
kerkgemeenschap geworden. Het is een pastorale gelegenheid die niet
onderschat mag worden, omdat het iedere gelovige uitdaagt om te luisteren
naar het gebed van de armen en zich bewust te worden van hun aanwezigheid
en noden. Het is een gunstige gelegenheid om initiatieven te verwezenlijken
die de armen concreet helpen en om ook de zovele vrijwilligers te erkennen
en te steunen die zich hartstochtelijk wijden aan de meest behoeftigen. Wij
moeten de Heer danken voor de mensen die zich ter beschikking stellen om
de armsten te aanhoren en te ondersteunen. Het zijn de priesters, gewijde
personen, leken die met hun getuigenis een stem geven aan het antwoord
van God op het gebed van allen die zich richten tot Hem. De stilte wordt dus
verbroken, telkens wanneer een broeder of zuster in nood wordt opgenomen
en omarmd. De armen hebben ons nog veel te leren, omdat zij in een cultuur
die rijkdom op de eerste plaats heeft gezet en dikwijls de waardigheid van
de personen offert op het altaar van de materi€le goederen, tegen de stroom
in roeien en zo laten zien dat het wezenlijke in het leven iets heel anders is.

Het gebed vindt derhalve in de naastenliefde die tegemoet komt en nabijheid
wordt, een verificatie van authenticiteit. Als het gebed niet wordt vertaald in
een concreet handelen, is het ijdel; immers, “het geloof is dood zonder de
daad” (Jak. 2, 26). “Zonder het met trouw beleefde, dagelijkse gebed wordt
ons handelen nietszeggend, verliest het zijn diepe ziel, vervalt het tot een
simpel activisme” (Benedictus X VI, Catechese, 25 april 2012). Wij moeten
deze verleiding vermijden en altijd waakzaam zijn met de kracht en de
volharding die komt van de Heilige Geest, die gever van het leven is.

8. In deze context is het mooi te herinneren aan het getuigenis dat ons is

nagelaten door Moeder Theresa van Calcutta, een vrouw die haar leven heeft
gegeven voor de armen. Deze heilige herhaalde voortdurend dat het gebed

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 83



de plaats was waaruit zij kracht en geloof putte voor haar zending van het
dienen van de nederigsten. Toen zij op 26 oktober 1985 in de Algemene
Vergadering van de United Nations Organization (UNO) sprak, zei zij,
terwijl zij de rozenkrans, die zij altijd in haar hand hield, liet zien: “Ik ben
alleen maar een arme zuster die bidt. Wanneer ik bid, legt Jezus zijn liefde
in mijn hart en ga ik deze geven aan alle armen die ik tegenkom op mijn
weg. Bidt u ook! Bidt en u zult de armen gewaarworden die u naast u hebt.
Misschien op dezelfde overloop van uw flatgebouw. Misschien is er ook in
uw huis iemand die wacht op uw liefde. Bidt en uw ogen zullen zich openen
en uw hart zal zich vullen met liefde”.

En hoe zouden wij hier, in de stad Rome, niet herinneren aan de heilige
Benedictus Jozef Labre (1748-1783), wiens lichaam rust en wordt vereerd
in de parochiekerk van Santa Maria ai Monti. Pelgrimerend vanuit Frankrijk
naar Rome en afgewezen door zeer veel kloosters, bracht hij de laatste
jaren van zijn leven arm door onder de armen, uren en uren in gebed met
de rozenkrans voor het Allerheiligste Sacrament, het brevier biddend, het
Nieuwe Testament en de Navolging van Christus lezend. Omdat hij zelfs
geen kamertje had om te verblijven, sliep hij gewoonlijk in een hoek van de
ruines van het Colosseum, als “vagebond van God” en maakte zo van zijn
bestaan een onophoudelijk gebed dat naar Hem opsteeg.

9. Op weg naar het Heilig Jaar spoor ik ieder aan pelgrim van de hoop te
worden door tastbare tekens voor een betere toekomst te stellen. Laten wij
niet vergeten “de kleine details van de liefde” te koesteren (apost. exhort.
Gaudete et exsultate, 145): stil blijven staan, naderen, een beetje aandacht
schenken, een glimlach, een liefkozing, een woord van troost... Deze
gebaren worden niet geimproviseerd; zij vereisen veeleer een dagelijkse,
vaak verborgen en stille, maar door het gebed versterkte trouw. Laten wij in
deze tijd waarin het lied van de hoop plaats lijkt te maken voor het lawaai
van de wapens, de kreet van zoveel onschuldige gewonden en de stilte van
de ontelbare oorlogsslachtoffers, ons smeekgebed van vrede tot God richten.
Laten wij arm aan vrede zijn en onze hand uitstrekken om deze te ontvangen
als kostbare gave, en laten wij ons tegelijkertijd ervoor inzetten deze te
herstellen in het dagelijks leven.

10. Wij zijn in iedere omstandigheid geroepen om vrienden van de armen
te zijn in de voetsporen van Jezus die als eerste solidair is geworden met de

84 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



laatsten. Mogen ons op deze weg de Heilige Moeder van God, de heilige
Maria, ondersteunen, die bij haar verschijning in Banneux ons de boodschap
heeft nagelaten die niet vergeten mag worden: “lk ben de Maagd van
de armen”. Laten wij haar, op wie God om haar nederige armoede heeft
neergezien en die grootse dingen heeft verricht met haar gehoorzaamheid,
ons gebed toevertrouwen, overtuigd dat het op zal stijgen naar de hemel en
zal worden verhoord.

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 13 juni 2024, gedachtenis van de heilige
Antonius van Padua, patroon van de armen
Franciscus

Vertaling: drs. HM.G. Kretzers

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 85



BOODSCHAP

van paus Franciscus voor de 39ste Wereldjongerendag

Zij die op de Heer hopen, zullen rennen en niet vermoeid raken
(vgl. Js. 40:31)

24 november 2024

Beste jongeren!

Vorig jaar zijn we de weg van de hoop naar het Grote Jubileum ingeslagen
door na te denken over de woorden van de heilige Paulus: “Verheugt u in
de hoop” (Rom. 12,12). Om ons voor te bereiden op de Jubileumbedevaart
van 2025, kunnen we ons dit jaar laten inspireren door de profeet Jesaja, die
zegt: “Zij die op de Heer hopen... zullen lopen en niet vermoeid raken” (Js.
40,31). Deze woorden komen uit het zogenaamde Boek van de Troost (Js.
40-55), dat het einde van Israéls ballingschap in Babylon aankondigt en het
begin van een nieuw tijdperk van hoop en wedergeboorte voor Gods volk,
dat naar zijn vaderland kan terugkeren dankzij een nieuwe “snelweg” die de
Heer momenteel voor zijn kinderen opent (vgl. Js. 40,3).

Ook wij leven vandaag in een tijd die gekenmerkt wordt door dramatische
situaties die ons wanhopig kunnen maken en ons verhinderen om de toekomst
met vertrouwen tegemoet te zien: de tragiek van oorlog, sociaal onrecht,
ongelijkheid, honger en de uitbuiting van mens en milieu. Vaak zijn het juist
de jongeren die de hoogste prijs betalen. Je voelt de onzekerheid voor de
toekomst en je weet niet zeker waar je dromen toe zullen leiden. Op deze
manier kunnen jullie in de verleiding komen om te leven zonder hoop, als
gevangenen van verveling, depressie en zelfs aangezet worden tot risicovol
en destructief gedrag (cf. Spes Non Confundit, 12). Daarom, beste jongeren,
wil ik jullie een boodschap van hoop geven, zoals ook Israél die ontving in
Babylon. Ook vandaag opent de Heer een snelweg voor jullie en Hij nodigt
jullie uit om je daarop met vreugde en hoop te begeven.

1. De pelgrimstocht van het leven en zijn uitdagingen

De profeet Jesaja spreekt over “wandelen zonder vermoeid te raken”. Laten
we eens nadenken over deze twee realiteiten: wandelen en vermoeidheid.
Ons leven is een pelgrimstocht, een reis die ons boven onszelf doet uitstijgen,
een reis op zoek naar geluk. Het christelijke leven in het bijzonder is een
pelgrimstocht naar God, naar onze verlossing en de volheid van al wat goed
is. Onze doelen, prestaties en successen zullen, als ze alleen tot het materiéle

86 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



beperkt blijven, na een kortstondige voldoening, ons hongerig achterlaten,
verlangend naar iets groters. Ze kunnen onze ziel niet volledig bevredigen,
omdat we geschapen zijn door God die oneindig is. Als gevolg daarvan
hebben we een aangeboren verlangen naar transcendentie, een constant
rusteloze drang naar de vervulling van hogere aspiraties, naar “iets meer”.
Daarom is, zoals ik jullie vaak heb gezegd, “het leven bezien vanuit een
beperkt perspectief” niet genoeg voor jullie jonge mensen.

Toch is het normaal dat we, hoewel we vol enthousiasme aan onze reis
beginnen, vroeg of laat moe worden. In sommige gevallen worden angst
en innerlijke vermoeidheid veroorzaakt door sociale druk, door eisen om
bepaalde studies te voltooien, door ons werk en ons persoonlijke leven. Dit
veroorzaakt een zekere moedeloosheid, omdat we van het een naar het ander
rennen in een leeg “activisme” waardoor we onze dagen met duizend dingen
vullen en desondanks het gevoel hebben dat we er nooit in slagen om genoeg
te doen en nooit helemaal voldoen. Deze vermoeidheid gaat vaak gepaard
met een zekere verveling, de apathie en ontevredenheid die degenen treft
die nooit iets ondernemen, nooit keuzes maken, beslissen, risico’s nemen,
maar liever in hun eigen comfortzone blijven, op zichzelf gericht, de wereld
van een afstand bekijken en beoordelen, zonder ooit hun “handen vuil te
maken” met problemen, met andere mensen, met het leven zelf. Dit soort
vermoeidheid is een soort nat cement waarin we staan; uiteindelijk verhardt
het, verzwaart het ons, verlamt het ons en verhindert het ons om vooruit te
komen. Ik geef de voorkeur aan de vermoeidheid van hen die vooruitgaan,
niet aan de lusteloosheid van hen die stilstaan zonder verlangen om te
bewegen!

De oplossing voor vermoeidheid is, vreemd genoeg, niet stilstaan en rusten.
Het is op weg gaan en pelgrims van hoop worden. Dit is waartoe ik jou
uitnodig: wandel in hoop! Hoop overwint alle vermoeidheid, elke crisis en
elke zorg. Het geeft ons een krachtige stimulans om door te gaan, want het
is een geschenk van God zelf. De Heer geeft zin aan ons leven, werpt licht
op onze weg en toont ons de uiteindelijke richting en het doel ervan. De
apostel Paulus gebruikt het beeld van een atleet in het stadion die wedijvert
om de prijs van de overwinning te ontvangen (vgl. 1 Kor. 9,24). Wie aan
een sportwedstrijd heeft deelgenomen - niet als toeschouwer, maar als atleet
- weet hoeveel innerlijke kracht er nodig is om de finish te halen. Hoop
is precies de kracht die God in ons inblaast, waardoor we in staat zijn de

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 87



wedstrijd ten einde toe te lopen, aan alle moeilijkheden voorbij kunnen
kijken en te volharden tot we het einddoel bereikt hebben: gemeenschap met
God en de volheid van eeuwig leven. Als er één prachtig doel is, als het leven
een uiteindelijke betekenis heeft, als niets van wat ik droom, plan en bereik
ooit verloren zal gaan, dan is het de moeite waard om te blijven lopen, ons in
te spannen, obstakels en vermoeidheid te overwinnen, omdat de uiteindelijke
prijs onmetelijk mooi is!

2. Pelgrims in de woestijn

Tijdens de pelgrimstocht van het leven zullen er onvermijdelijk uitdagingen
zijn. In vroegere tijden moest men in lange pelgrimstochten het hoofd bieden
aan wisselende seizoenen en klimaten, wisselden aangename weiden en
koele bossen af met ook besneeuwde bergen en droge woestijnen. Zelfs voor
gelovigen kan de pelgrimstocht van het leven en de reis naar ons uiteindelijke
doel vermoeiend zijn, zoals de tocht door de woestijn naar het Beloofde Land
dat was voor het volk Isra€l.

Ook voor jullie allemaal! Zij die de gave van het geloof hebben ontvangen,
kennen gelukkige momenten waarop we Gods aanwezigheid en nabijheid
voelen, maar ook andere momenten waarop we de woestijn ervaren. Het kan
gebeuren dat ons aanvankelijke enthousiasme voor school of werk, of voor
het volgen van Christus - of dat nu in het huwelijk, het priesterschap of het
godgewijde leven is - gevolgd wordt door momenten van crisis, waardoor
het leven lijkt op een moeilijke tocht door de woestijn. Deze crisismomenten
zijn echter niet nutteloos: het kunnen belangrijke momenten van groei
worden. Het zijn momenten waarop hoop gelouterd wordt! In crisissituaties
vervaagt veel valse “hoop”, hoop die te klein is voor ons hart, vervaagt de
betekenis. In crisissituaties wordt de ware aard van de valse hoop onthuld en
worden we zonder illusies geconfronteerd met de fundamentele vragen van
het leven. En op die momenten kan ieder van ons zich afvragen: wat is de
hoop waarop ik mijn leven heb gebaseerd? Zijn het echte verwachtingen of
slechts luchtspiegelingen?

Op die momenten laat de Heer ons niet in de steek. Als een vader komt Hij
naar ons toe en geeft Hij ons voortdurend het brood dat onze kracht voor de
reis vernieuwt. Laten we niet vergeten dat Hij het volk in de woestijn manna
gaf (vgl. Ex. 16) en dat Hij de profeet Elia, die vermoeid en ontmoedigd
was, tweemaal brood en water aanbood, zodat hij “veertig dagen en veertig
nachten kon lopen naar Horeb, de berg van God” (vgl. 1 Koningen 19,3-8).

88 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



In deze Bijbelse verhalen heeft het geloof van de Kerk het kostbare geschenk
van de Eucharistie gezien, het ware manna, het ware voedsel voor onderweg,
dat God ons geeft om ons op onze weg te ondersteunen. Zoals de zalige
Carlo Acutis zei, is de Eucharistie de snelweg naar de hemel. Carlo maakte
van de eucharistie zijn belangrijkste dagelijkse afspraak! Op deze manier,
in verbondenheid met de Heer, kunnen we lopen zonder vermoeid te raken,
want hij loopt naast ons (vgl. Mt. 28,20). Ik moedig jullie allemaal aan om
het grote geschenk van de Eucharistie te herontdekken!

Laten we dan op die onvermijdelijke momenten van vermoeidheid in onze
pelgrimstocht in deze wereld leren rusten zoals Jezus en in Jezus. Hij zei
tegen zijn leerlingen dat ze moesten uitrusten nadat ze van hun zending
waren teruggekeerd (vgl. Marc. 6, 31). Jezus erkent ook jouw behoefte aan
lichamelijke rust, tijd voor ontspanning, tijd om in gezelschap van vrienden
door te brengen, om te sporten en om te slapen. Maar er is een dieper soort
rust, de rust van de ziel, die velen zoeken en weinigen vinden, want die is
alleen in Christus te vinden. Besef dat al je innerlijke vermoeidheid rust kan
vinden bij de Heer, die tegen je zegt: “Komt tot Mij, allen die vermoeid
zijt en onder zware lasten gebukt gaat, en Ik zal u rust geven en verlichting
schenken” (Mt. 11,28). Als de vermoeidheid van de reis je zwaar valt, kom
dan terug naar Jezus, leer in Hem te rusten en bij Hem te blijven, want “wie
op de Heer hoopt... zal lopen en niet moe worden” (Js. 40,31).

3. Van toeristen naar pelgrims

Beste jongeren, ik nodig jullie uit om op reis te gaan, om het leven te ontdekken
langs de weg van de liefde en om het aangezicht van God te zoeken. Mijn
advies aan jullie is: ga niet op weg als toeristen, maar als echte pelgrims.
Wees niet als oppervlakkige toeschouwers, blind voor de schoonheid om
je heen, zonder de betekenis van de wegen die je gaat te ontdekken, alleen
geinteresseerd in een paar vluchtige momenten om vast te leggen in een
selfie. Toeristen doen dit. Pelgrims daarentegen dompelen zich volledig
onder in de plaatsen die ze tegenkomen, luisteren naar de boodschap die ze
overbrengen en maken deel uit van de zoektocht naar geluk en vervulling.
De Jubileumbedevaart is bedoeld als het uiterlijke teken van een innerlijke
reis waartoe allen geroepen zijn om te maken naar onze eindbestemming.

Laten we ons met deze houding allemaal voorbereiden op het Jubeljaar.
Ik vertrouw erop dat velen van jullie op bedevaart naar Rome kunnen

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 89



komen om door de Heilige Deuren te gaan. ledereen zal in ieder geval deze
pelgrimstocht kunnen maken in zijn of haar plaatselijke kerk, door de kerken
en heiligdommen te bezoeken die het geloof en de devotie van Gods heilige
en gelovige mensen bewaren. Ik hoop dat deze jubileumbedevaart voor ieder
van ons “een moment van echte, persoonlijke ontmoeting met Jezus, de
‘Deur’ van ons heil”, zal worden (Spes Non Confundit, 1).

Ik moedig je aan om deze ervaring met drie fundamentele houdingen te
benaderen. Ten eerste, dankzegging, met harten die openstaan om God te
prijzen voor zijn vele gaven, vooral de gave van het leven. Dan een geest
van zoeken, als uitdrukking van de onlesbare dorst van ons hart om de Heer
te ontmoeten. En ten slotte boetedoening, die ons helpt om naar binnen te
kijken, de verkeerde wegen en beslissingen te erkennen die we soms hebben
genomen en ons op die manier te bekeren tot de Heer en tot het licht van zijn
evangelie.

4. Pelgrims van hoop voor de missie

Sta mij toe nog één beeld te schetsen om je op jereis te begeleiden. Wie de Sint-
Pieter in Rome bezoekt, steekt het grote plein over dat wordt omgeven door
de zuilengalerij die is gebouwd door de beroemde architect en beeldhouwer
Gian Lorenzo Bernini. De zuilengalerij lijkt op twee open armen, een beeld
van de Kerk, onze moeder, die al haar kinderen omhelst. In dit komende
Heilig Jaar van de Hoop nodig ik jullie allen uit om de omhelzing van onze
barmhartige God te ervaren, om zijn vergiffenis te ervaren en de vergeving
van al onze “innerlijke schulden”, zoals in de Bijbelse traditie van de
jubeljaren. Op deze manier, omarmd door God en herboren in Hem, kunnen
ook jullie open armen worden om jullie vele vrienden en generatiegenoten
te omarmen en zo door jullie welkom de liefde van God de Vader te ervaren.

Moge “een glimlach, een warm vriendschapsgebaar, een vriendelijke blik,
een luisterend oor, een goede daad van jullie, rijke zaden van hoop worden
voor hen die ze ontvangen” in de wetenschap dat deze in de Geest van Jezus
zijn, en jullie zo onvermoeibare missionarissen van vreugde worden.

Laten we, terwijl we voorwaarts gaan, in geloof onze blik richten op de
heiligen die ons zijn voorgegaan op de reis, die het doel hebben bereikt en
ons nu bemoedigen door hun getuigenis: “Ik heb de goede strijd gestreden,
ik heb de wedloop volbracht, ik heb het geloof behouden. Van nu af aan is er
voor mij de kroon der gerechtigheid, die de Heer, de rechtvaardige rechter,

90 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



mij op die dag zal geven; en niet alleen aan mij, maar ook aan allen die naar
zijn verschijning hebben verlangd” (2 Tim. 4:7-8). Het voorbeeld van zoveel
heiligen, mannen en vrouwen, stimuleert en ondersteunt ons.

Moed! Jullie hebben allemaal een speciaal plekje in mijn hart. Ik vertrouw
jullie reis toe aan de Maagd Maria, zodat jullie in navolging van haar
voorbeeld met geduld en vertrouwen kunnen uitkijken naar de komst van
de Maagd Maria, de vervulling van al jullie hoop, ook nu, terwijl jullie
volharden in jullie tocht als pelgrims van hoop en liefde.

Rome, Sint-Jan van Lateranen, 29 augustus 2024, Herdenking van het
martelaarschap van Sint-Jan de Doper
Franciscus

Vertaling: Mgr. drs. R.G.L.M. Mutsaerts

Eindredactie: A. Kruse, MA
Copyright: Libreria Editrice Vaticana/SRKK

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 91



BEGELEIDENDE BRIEF

van paus Franciscus bij het Slotdocument van de 16e Gewone Algemene
Vergadering van de Bisschoppensynode

24 november 2024

In de verschillende fasen van het synodale proces dat ik in oktober 2021 heb
opgestart, hebben we geluisterd naar wat de Heilige Geest in deze tijd tot de
Kerken zegt.

Het Slotdocument van de 16e Gewone Algemene Vergadering van de
Bisschoppensynode verzamelt de vruchten van een weg van luisteren naar
het volk van God en van onderscheiding door de herders. Verlicht door
de Heilige Geest, werd de gehele Kerk geroepen om haar eigen ervaring
te lezen en concrete stappen vast te leggen om gemeenschap te beleven,
participatie te realiseren en de door Jezus Christus toevertrouwde zending
te behartigen. De synodale weg die begon in de lokale Kerken, doorliep
vervolgens de nationale en continentale fasen en mondde uit in de viering
van de Bisschoppensynode in de twee sessies van oktober 2023 en oktober
2024. De weg loopt nu verder in de lokale Kerken en hun groeperingen, op
basis van het Slotdocument dat op 26 oktober jl. door de assemblee in al
haar geledingen werd gestemd en goedgekeurd. Ook ik heb het document
goedgekeurd, ondertekend en laten publiceren en me zo aangesloten bij het
‘wij’ van de assemblee die zich, met dit slotdocument, richt tot het heilige
gelovige Volk van God.

Ik erken de waarde van de afgelegde synodale weg en vertrouw nu de
aanwijzingen in het Slotdocument toe aan de gehele Kerk. Ze weerspiegelen
wat in de loop der jaren is gerijpt door luisteren en onderscheiding en vormen
een gezaghebbende leidraad voor het leven en de zending van de Kerk.

Het Slotdocument maakt deel uit van het gewone leergezag van de opvolger
van Petrus (cf. EC 18 § 1; CCC 892) en daarom vraag ik dat het als dusdanig
aanvaard wordt. Het vertegenwoordigt een vorm van uitoefening van het
authentiekeleergezag vandebisschopvanRomedievernieuwendeelementen
bevat, maar feitelijk overeenkomt met wat ik heb willen preciseren op
17 oktober 2015 toen ik gesteld heb dat synodaliteit het juiste
interpretatickader vormt voor het begrijpen van het hi€rarchische ambt.

Bij de goedkeuring van het document op 26 oktober jl. heb ik gezegd dat

92 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



het ‘niet strikt normatief is’ en dat ‘de toepassing ervan nood zal hebben aan
diverse bemiddelingen’. Dit betekent niet dat het document de Kerken nu al
niet opdraagt om keuzes te maken die overeenstemmen met de inhoud ervan.
De lokale Kerken en groeperingen van Kerken roep ik op om in hun specifieke
context de gezaghebbende aanwijzingen van het document vorm te geven,
door de processen van onderscheiding en besluitvorming die voorzien zijn
in het recht en in het document zelf. Ik heb er ook aan toegevoegd dat ‘er
tijd nodig is om te komen tot keuzes die de gehele Kerk aanbelangen’. Dit
geldt in het bijzonder voor de thema’s die werden toevertrouwd aan de tien
studiegroepen - waar er nog kunnen aan toegevoegd worden - met het oog
op de nodige beslissingen. Het synodale proces eindigt niet met de afsluiting
van de 16e Gewone Algemene Vergadering van de Bisschoppensynode.

Met overtuiging herhaal ik wat ik zei aan het einde van het uitgebreide
synodale proces dat leidde tot de afkondiging van Amoris laetitia (19
maart 2016): ‘Niet alle leerstellige, morele en pastorale debatten moeten
worden beslecht door tussenkomt van het leergezag. Natuurlijk is in de
Kerk een eenheid van leer en praxis noodzakelijk, maar dit belet niet dat
er verschillende interpretaties van bepaalde aspecten van de leer of daaruit
afgeleide besluiten blijven bestaan. Dit zal zo blijven tot de Geest ons leidt
tot de volle waarheid (cf. Joh 16,13), namelijk tot Hij ons volledig heeft
binnengeleid in het mysterie van Christus en wij alles zullen zien met zijn
blik. Daarenboven kan in ieder land of regio gezocht worden naar oplossingen
die rekening houden met inculturatie, tradities en lokale uitdagingen’ (AL 3).

Het Slotdocument bevat aanwijzingen die, in het licht van de fundamentele
oriéntaties, nu reeds door de lokale Kerken of groeperingen van lokale
Kerken kunnen overgenomen worden. Daarbij wordt rekening gehouden
met de diverse contexten, de reeds gezette stappen en met wat nog dient te
gebeuren om steeds beter de eigen stijl van de synodaal-missionaire Kerk
aan te leren en te ontwikkelen.

Vaak komt het erop aan om concreet te gaan toepassen wat reeds voorzien
is in het geldende recht, zowel het Latijnse als het Oosterse. In andere
gevallen is er ruimte om door synodale onderscheiding en in het kader van
de mogelijkheden die het slotdocument biedt, te komen tot een creatieve
ontwikkeling van nieuwe vormen van diensttaken en missionair werk die
uitgeprobeerd en ge€valueerd dienen te worden. Elke bisschop zal in het

Wereldkerk Analecta 2024 (69) 93



verslag voor het ad-liminabezoek verwijzen naar de keuzes die in de hem
toevertrouwde Kerk werden gemaakt met betrekking tot de inhoud van het
Slotdocument: de ondervonden moeilijkheden en de resultaten.

Het algemene secretariaat van de synode zal, samen met de Dicasteries van
de Romeinse Curie (cf. EC 19-21), ‘de uitvoeringsfase’ van de synodale weg
ondersteunen op basis van de aanwijzingen in het Slotdocument.

Mede gedreven door het verlangen om verder op weg te gaan naar de
volle en zichtbare eenheid onder alle christenen, vraagt de synodale
weg van de Katholieke Kerk ‘dat gedeelde woorden gepaard gaan met
daden’ (Slottoespraak tot de 16e Gewone Algemene Vergadering van de
Bisschoppensynode, 26 oktober 2024). Moge de Heilige Geest, gave van
de Verrezene, de hele Kerk op deze weg ondersteunen en leiden! Moge Hij,
die harmonie is, de Kerk altijd verjongen met de kracht van het Evangelie,
haar vernieuwen en naar de volmaakte eenheid met haar Bruidegom leiden
(cf. LG 4). Want de Geest en de bruid zeggen tot de Heer Jezus: Kom!
(cf. Apk 22,17).

24 november 2024
Hoogfeest van Onze Heer Jezus Christus, Koning van het heelal

Franciscus

Vertaling: Belgische Bisschoppenconferentie
Copyright: SRKK/Libreria Editrice Vaticana

94 Analecta 2024 (69) Wereldkerk



REACTIE NEDERLANDSE BISSCHOPPEN
naar aanleiding van Fiducia supplicans
16 januari 2024

De verklaring van het Dicasterie voor de Geloofsleer Fiducia supplicans
van 18 december jongstleden, heeft het belang van begeleiding in de Kerk
benadrukt van personen die in een homoseksuele relatie leven en van
gescheiden personen die opnieuw een getrouwd leven leiden. Omdat onze
Kerk een verwelkomende Kerk is, onderstrepen de Nederlandse bisschoppen,
met paus Franciscus, het pastorale belang van nabijheid en begeleiding.

De bisschoppenconferentie stelt vast dat het Dicasterie voor de Geloofsleer
in zijn verklaring Fiducia supplicans overeenkomstig de Heilige Schrift en
de Traditie van de Kerk vasthoudt dat een huwelijk alleen mogelijk is tussen
man en vrouw en onontbindbaar is en dat irreguliere verhoudingen van welke
aard ook op intrinsieke morele bezwaren stuiten.

De Nederlandse bisschoppen wensen niemand de steun en kracht van God
te onthouden. Het is mogelijk een gebed uit te spreken over afzonderlijke
gelovigen die in een irreguliere verhouding leven. Wat men in het gebed
vraagt en op welke wijze men bidt, zijn daarbij van belang. Bij iemand die
in een irreguliere of homoseksuele relatie leeft, kan de gewijde ambtsdrager
buiten het kader van een huwelijksviering of een gebedsviering een eenvoudig
gebed uitspreken. In dit gebed kan God onder aanroeping van zijn Geest om
kracht en bijstand worden gevraagd, opdat hij/zij Gods wil met zijn/haar
leven verstaat en verder kan groeien.

Daarmee wordt in de gekozen bewoordingen duidelijk dat het niet om een
inzegening of bevestiging van een irreguliere relatie gaat en wordt tevens
verwarring vermeden met een huwelijk dat volgens de Katholieke Kerk
alleen tussen een man en vrouw gesloten kan worden.

Op deze wijze kan het gebed de kracht geven om tot God te naderen en te

leven in overeenstemming met zijn bedoelingen met de schepping van man
en vrouw en van het huwelijk.

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 95



VERVOLGTRAJECT BISSCHOPPENSYNODE ‘VOOR EEN SYNODALE
KERK’ IN GANG GEZET
1 februari 2024

De Nederlandse Bisschoppenconferentie heeft een speciale werkgroep,
genaamd Landelijke Werkgroep Synodaliteit, gevraagd om te werken aan
een vervolg in de Nederlandse kerkprovincie van het door paus Franciscus
geiniticerde synodaal proces ‘Voor een Synodale Kerk: communio,
participatio, missio’. Deze werkgroep heeft als opdracht om gespreksthema’s
uit te werken waarmee men onder meer in de parochies vanaf medio februari
2024 aan de slag kan.

Dit heeft de Nederlandse bisschoppenconferentie besloten nadat mgr.
Hoogenboom in de plenaire vergadering van november uitgebreid verslag
had gedaan over zijn deelname aan de Bisschoppensynode in oktober 2023.

Het secretariaat van de Bisschoppensynode in Rome publiceerde op
12 december een stappenplan op weg naar de tweede zitting van de
bisschoppensynode over synodaliteit die in oktober 2024 wordt gehouden.
De bisschoppenconferenties wereldwijd wordt gevraagd om in mei 2024
aan het synodesecretariaat te rapporteren over de vruchten van het synodaal
proces in de plaatselijke kerken. Alle verslagen samen vormen input voor
het werkdocument van de bisschoppenvergadering in oktober 2024 te Rome.

De Nederlandse werkgroep neemt ook deze richtlijn mee in de verdere
voorbereiding. Ze heeft verder als opdracht een samenvatting van het
synthesedocument van de bisschoppensynode aan te reiken zoals die in
oktober 2023 is gehouden. Het synthesedocument is voor dat doel ook zo
snel mogelijk in het Nederlands vertaald. Deze Nederlandse vertaling is
onder meer aan het secretariaat in Rome gezonden en inmiddels te vinden op
de website van het synodesecretariaat. Verder is de vraag aan de werkgroep
om materiaal te verzorgen ten behoeve van bijeenkomsten om op een goede
manier met elkaar het gesprek in dialoog te kunnen voeren.

De landelijke werkgroep streeft ernaar om in februari parochies, religieuze

ordes en congregaties en andere organisaties en instellingen die gesprekken
organiseren, nader te informeren en uit te nodigen tot gesprek in dialoog.

96 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



De Landelijke Werkgroep Synodaliteit is zo breed en synodaal mogelijk
samengesteld en bestaat uit de volgende personen:

Namens de Bisschoppenconferentie:
- J. van den Hende
- Th. Hoogenboom

Namens de Konferentie van in Nederland gevestigde Religicuzen (KNR):
- abdis P. Fourmentin ocso van de Abdij O.L.Vr. van Koningsoord

Overige werkgroepleden:

- dr. K Schelkens, Tilburg School of Catholic Theology
- pater dr. R Steenvoorde OP

- L van Oordt, Emmanuel Gemeenschap

- K. Bornhijm OP, van project Luisterend op Weg

- rector dr. L. Hendriks, Grootseminarie Rolduc

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 97



LANDELIJKE HANDREIKING VOOR SYNODALE GESPREKKEN

voor de gesprekken tijdens de 2e fase voor de Synode over Synodaliteit
Hoe kunnen we een meer synodale en missionaire Kerk zijn?

15 februari 2024

Inleiding

Drie jaar geleden gaf paus Franciscus het startsein voor een ‘synode
over synodaliteit’ onder de titel ‘Voor een Synodale Kerk. Gemeenschap,
participatie, missie’. In 2024 gaat deze reis verder. In dit werkdocument
kaarten we aan hoe we gezamenlijk verder kunnen gaan op dit pad.

Synodaliteit is, zoals de paus vaak aangaf, gegrond in de traditie van de
vroege Kerk die ook bewaard is in orthodoxe en protestantse kerken. Deze
vroegchristelijke gewoonte werd door het Tweede Vaticaans Concilie
weer op de voorgrond geplaatst. De basisgedachte is eenvoudig: de Kerk
is niet zoals andere gemeenschappen. Immers, in haar diepste wezen is
ze sacramenteel, ze geeft een doorkijk op wat dieper ligt. Met name het
sacrament van het doopsel is de oergrond van onze gemeenschap. Die idee
werd neergelegd in de opbouw van de concilietekst over de Kerk, Lumen
gentium, die eerst handelde over het Volk Gods als een gemeenschap van
gedoopten, en pas naderhand over de gewijde bedienaren, die op grond van
het wijdingssacrament een bijzondere plaats onder de overige gedoopten
innemen.

Synodaliteit is dan ook geen nieuwigheid, maar een terugkeer naar de
essentie die ons bindt, en een uitnodiging tot inkeer. Het betreft immers
de (her)ontdekking dat wij allen de Kerk zijn, geroepen en gezonden. In
dit proces denken we biddend na over hoe alle gedoopte gelovigen (leken,
religieuzen, diakens, priesters, bisschoppen) samen Kerk zijn, Gods volk
vormen onderweg op aarde onder aanvoering van de Heilige Geest.

Synodaliteit vergt dan ook een bijzonder soort gesprek: het draait niet om
discussie, lobbyen of elkaar overtuigen. Wel om open en ontvankelijk
luisteren naar wat de Geest op dit moment tegen de Kerk zegt. De grond
voor het gesprek is niet het ‘ik’ of de eigen wensen, synodaal gesprek vraagt
ontvankelijkheid, onderscheiding en zelfs de bereidheid tot ommekeer in
denken en doen.

98 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



Wie deelnam aan bijeenkomsten in de eerste fase van het synodaal proces,
kon daardoor de veelzijdigheid ervaren die onze Kerk karakteriseert.
De zoektocht aangaan naar ‘katholiciteit’, naar eenheid in verscheidenheid, is
spannend en verrijkend. De ontmoetingen tussen mensen die elkaar herkennen
als leerlingen van de Heer, geroepen en gezonden, kunnen verrassend zijn.
Er kan argwaan en spanning zijn onder ons, dat is al zo sinds bijbelse tijden.
Soms is er eenvoudigweg nicuwsgierigheid. En voor wie het waagt zich
ontvankelijk open te stellen, brengt dat dikwijls vreugde. Wie zo’n ontmoeting
meemaakte verandert en wil die ervaring graag delen met anderen, waardoor
steeds meer mensen betrokken raken bij de synodale Kerk.

Samen luisteren en bidden kan een bijzondere gemeenschapsopbouwende
kracht zijn, en zo ook de grond voor onze ervaring een gemeenschap van
‘gezondenen’ te zijn, een missionaire Kerk. Op grond van ons doopsel zijn
we door de Verrezen Heer geroepen en gezonden om samen het Evangelie
aan de wereld van vandaag te verkondigen. Dit is een profetisch en missionair
geluid: het toont dat vrede en samenwerking over grenzen en verschillen
heen mogelijk zijn.

In oktober 2023 verscheen het synthese-document ‘Een synodale Kerk op
zending’ aan het einde van de eerste sessie van de Synodale Vergadering in
Rome. Het document was geen slottekst, maar een tussentijdse stip op de
kaart, een wegwijzer. Er werd niet concreet aangegeven hoe dit document
besproken moest worden onder de gelovigen, wel werd ons gevraagd om in
hun onze eigen context hiermee aan de slag te gaan. Als hulpmiddel vaardigde
het secretariaat van de Bisschoppensynode in december een ‘routekaart’ uit,
die met het oog op de volgende sessie van de Bisschoppensynode in oktober
2024, twee sporen volgt:

1) Leden van lokale geloofsgemeenschappen wordt gevraagd om met elkaar
het gesprek aan te gaan over hoe ze kunnen groeien als synodale Kerk. Dit
omvat:

- Reflectie over hoe medeverantwoordelijkheid vorm kan krijgen, rekening
houdend met ieders talenten en charisma’s.

- Verbreding en verdieping van synodaliteit vanuit een missionair perspectief:
Hoe kunnen we op synodale wijze onze missie als Kerk vormgeven? Hoe
kunnen we daarbij groepen betrekken die weinig of niet gehoord worden,
zoals jongeren, armen, migranten, etc.?

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 99



2) Theologen en andere deskundigen bestuderen een aantal aangedragen
onderwerpenominonderlingesamenwerkingenindetail daaroverteadviseren.
In oktober 2024 zal tijdens de tweede sessie van de Bisschoppensynode over
synodaliteit een voortgangsverslag worden gepresenteerd.

De tijd is kort. De verslagen van deze gesprekken moeten voor 15 april 2024
worden ingediend bij de bisdommen, die op hun beurt een samenvatting naar
het synodesecretariaat sturen.

Het gaat in deze fase nadrukkelijk over synodaliteit. De verwachting is dan
ook de lokale reflectie op een synodale wijze zou plaatsvinden. De centrale
verdiepende vraag bij de reflectie is:

“Hoe kunnen we een meer synodale en missionaire Kerk zijn?”

We willen in deze fase van het synodaal proces ontdekken welke stappen wij
als Nederlandse katholieken kunnen zetten en wat we nodig hebben in onze
situatie en context, in het besef dat we deel uitmaken van een wereldwijde
gemeenschap van gedoopten. Het werk dat we in de eerste fase van de synode
deden moet niet worden overgedaan. De uitnodiging is veeleer om na te
denken over hoe we in onze tijd en onze situatie bezig kunnen zijn met onze
missie, hoe een synodale Kerk zowel eenheid als diversiteit kan omarmen.
Uiteindelijk zijn we allen één in de ontmoetingservaring met Christus, die
we als gedoopten willen uitdragen.

Deze synode is anders dan voorgaande synodes, omdat ze tussentijds opnieuw
wil luisteren naar wat leeft in de geloofsgemeenschappen. We zijn allen
uitgenodigd voor een nieuwe consultatiefase, met vragen en onderwerpen
die geen herhaling van de eerste ronde zijn, maar voortbouwen op het
werk van de synodale bijeenkomst in Rome van afgelopen oktober. Met dit
ophalen is er al een richting ingeslagen, maar niet zonder enige openheid.
Iedere lokale gemeenschap kan dan ook zelf bepalen wat mogelijk is in de
beschikbare tijd. De deadline voor het inleveren van de gespreksverslagen is
15 april 2024. Aan het einde van dit document volgt meer uitleg over hoe u
een gespreksverslag kunt maken en waar het ingediend moet worden.

De Landelijke Werkgroep Synodaliteit

100 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



Handleiding voor het Synodale Gesprek

Een synodaal gesprek is gebaat bij ontvankelijkheid, we proberen goed naar
elkaar te luisteren. Het is geen debat waarbij we willen bewijzen wie gelijk
of ongelijk heeft. Wat echt belangrijk is, is dat we proberen te ontdekken wat
de Heilige Geest ons te zeggen heeft, en wat wij elkaar vanuit die ervaring te
vertellen hebben. Gebed en stilte zijn nodig in dit proces van onderscheiding.

Ter voorbereiding
Voor een goed synodaal gesprek is het handig dat elke deelnemer over een

leeswijzer beschikt voor het gespreksthema van die avond. Zorg ervoor dat
er één gespreksleider is voor elke 8 a 10 personen. Als de groep groter is,
verdeel ze dan in kleinere groepjes, zodat iedereen goed kan meedoen.

Voor de gespreksleider: let op het afwisselend ritme van luisteren, spreken
en stilte. Om synodaliteit te bevorderen, is het belangrijk dat elke deelnemer
in elke ronde zijn of haar mening deelt. Je kunt dit niet afdwingen, maar je
kunt mensen wel uitnodigen: iedere stem telt! Voorkom dat het een discussie
wordt. Vraag iemand om kort aantekeningen te maken van wat er wordt
gedeeld. Op die manier houden we het gesprek gestructureerd en waardevol.

Opzet van het synodale gesprek

Maak een opstelling in de ruimte waarbij de deelnemers in een cirkel zitten
(eventueel rond een tafel). Begin het synodaal gesprek met een warm welkom
en een korte uitleg van de methode door de gespreksleider. Steek vervolgens
een kaars aan en open met het synodegebed (Bijlage: 2).

Eerste ronde

De gespreksleider nodigt de groep uit om in stilte de vragen voor de eerste
ronde te lezen en hierover na te denken/te bidden. Eventueel kunnen de
deelnemers ook de inleidende tekst van de leeswijzer gebruiken. Deze stille
tijd duurt 7 minuten. Vervolgens nodigt de gespreksleider de deelnemers uit
om gedurende 4 minuten een voor een te delen wat de vraag bij hen oproept.
De andere deelnemers aan het gesprek luisteren, maar reageren niet op elkaar.

Tweede ronde

Nadat iedereen zijn of haar gedachten heeft gedeeld, is iedereen weer stil (5
minuten). In deze tijd kunnen deelnemers nadenken en opschrijven wat hen

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 101



raakte in de woorden van anderen. Hierbij is het belangrijk om te focussen
op waar de stem van de Geest te horen is in de gedeelde ervaringen. Daarna
nodigt de gespreksleider de deelnemers uit om gedurende 4 minuten te delen
wat hun raakte in de eerste ronde. Daarna is het weer stil (5 minuten).

Derde ronde en afronding
In de derde ronde kijken we vooruit. Welke volgende stappen zijn er nodig?

Hier is ruimte voor een vrij gesprek, maar blijf wel naar elkaar luisteren.
Maak ook hier aantekeningen voor het gespreksverslag. Aan het einde bidden
we samen even (in stilte of luidop) en sluiten af met een Onzevader of een
Weesgegroet. Maak een kort verslag van de avond (Bijlage: 1)

Leeswijzer 1: Ons gedoopt-zijn als basis van ons Kerk-zijn

Het synthese-document spreekt over de christelijke initiatie, een reis waarin
de Kerk haar gelovigen in het paasgeloof introduceert en hen in de kerkelijke
gemeenschap opneemt. Deze reis omvat luisteren naar het Woord van God,
bekering, liturgie, en deelname aan de gemeenschap en haar zending.

Het binnenleiden van mensen in de Kerk door het sacrament van het doopsel
brengt gelovigen in contact met verschillende roepingen en diensten binnen
de Kerk. De Kerk toont haar moederlijke gezicht door haar kinderen te
begeleiden, naar hen te luisteren en te leren van hun geschiedenis, taal en
cultuur.

Dit pastorale handelen is een vorm van synodaliteit met oude wortels in
de christelijke gemeenschap. De tekst benadrukt de gelijkwaardigheid van
alle gedoopten en hun gedeelde verantwoordelijkheid voor de zending.
De ‘sensus fidei fidelium’, het gelovig aanvoelen van de waarheid van het
Evangelie, is aanwezig bij alle gelovigen. Synodale processen brengen deze
consensus van de gelovigen naar voren als een criterium voor het beoordelen
van leer en praktijk.

Het sacrament van het vormsel verbindt gelovigen met de genade van
Pinksteren en roept op tot het ontwikkelen van specifieke roepingen ten dienste
van de zending. De tekst pleit voor een grotere erkenning van het belang
van het vormsel in relatie tot verschillende charisma s en diensten binnen de
Kerk. De viering van de eucharistie, vooral op zondag, is de fundamentele

102 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



vorm van samenkomen voor het heilige Volk van God. De gemeenschap
met de verrezen Heer Jezus Christus die in de eucharistie wordt gevierd,
geeft vorm en richting aan synodale trajecten. Vanuit de eucharistie leren
gelovigen eenheid en diversiteit te begrijpen, zowel binnen de Kerk als in
diverse liturgische tradities, roepingen en diensten.

Vragen voor het synodale gesprek

Reflectie Ronde 1: Welke rol speelt mijn doopsel in mijn betrokkenheid bij

de Kerk?

Voorbeeldvragen voor persoonlijke reflectie (u kunt over ¢én of meer vragen

spreken)

- Hoe zorgt uw geloofsgemeenschap ervoor dat het vieren van de
sacramenten van het doopsel en het vormsel momenten worden van
samen op weg gaan met de Heer?

- Hoe spreken en denken we samen over onze eigen roeping als gedoopten
binnen de geloofsgemeenschap en in de wereld?

- Op welke manieren wordt uw parochie verrijkt door de mensen die zijn
toegetreden tot de Kerk?

Reflectie Ronde 2: Wat raakt mij in de verhalen van anderen?
Dit is geen discussie, maar het delen met de groep van wat u raakt in de
ervaringen van anderen in ronde 1.

Reflectie Ronde 3: Welke volgende stap(pen) zouden we kunnen nemen om

een meer

synodale en missionaire Kerk te worden?

- Hoe helpt het samen vieren van de eucharistie u en uw parochie om
steeds meer leerlingen van Jezus te worden in onze gemeenschap?

- Op welke manieren kunnen we het gemeenschappelijk gebed uitbreiden
buiten de viering van de eucharistie? En wat kunt u daar aan bijdragen?

Leeswijzer 2: Vorming in een missionaire Kerk
Het synthese-document van oktober 2023 benadrukt dat de Kerk niet
alleen een zending heeft, maar dat zij als geheel zending is. Ze ontvangt

haar zending van Christus en deelt de Evangelische voorkeur voor de
armen. De christelijke initiatie door de sacramenten van doop, eucharistie

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 103



en vormsel maakt alle gelovigen, leken, Godgewijden en gewijde
bedienaren, een medeverantwoordelijk voor de zending van de Kerk.
Medeverantwoordelijkheid is cruciaal op alle niveaus van de Kerk, waarbij
elke christen een zending in de wereld heefft.

Vanouds is het gezin de steunpilaar van elke christelijke gemeenschap.
Ouders zijn de eerste ‘missionarissen’. Lekengelovigen zijn onmisbaar voor
de zending van de Kerk in verschillende aspecten van het dagelijks leven,
zoals digitale omgevingen, jeugdculturen, werk, economie, politiek en meer.
De tekst moedigt aan om het geloof te delen en getuige te zijn van Jezus
Christus in het dagelijks leven.

Lekengelovigen spelen ook een sleutelrol binnen en buiten de christelijke
gemeenschappen, in het pastoraat, opvoeding tot het geloof, theologische
vorming, het beheer van kerkelijke goederen, en nog veel meer
Het synthese-document benadrukt de noodzaak om te zorgen voor de
benodigde competenties van leken en erkent hun charismas als gaven van
de Heilige Geest. In het rapport wordt gewaarschuwd voor het gevaar van
het klerikalisme bij gewijde bedienaren en leken, maar ook voor het negeren
van hun charisma’s en diensten.

Vragen voor het synodale gesprek

Reflectie Ronde 1: Wat zijn mijn eigen ervaringen met de missionaire Kerk?
Voorbeeldvragen voor persoonlijke reflectie (u kunt over één of meer vragen
spreken)

- Bent u ooit betrokken geweest bij het voorbereiden van (jonge) mensen
op het ontvangen van de sacramenten; welke zegeningen en vreugde
heeft u mogen ervaren door dit dienstwerk?

- Wat zijn de mooie kanten van een katholiek gezins- en familieleven?
Welke uitdagingen en welke zorgen komt u tegen als katholiek gezin?

- Wat zijn uw ervaringen met de Kerk als een “missie”, of een Kerk die
met vreugde probeert missionair te zijn?

- Hoe inspireert uw geloof u om zich in te zetten in de samenleving?

Reflectie Ronde 2: Wat raakt mij in de verhalen van anderen?

Dit is geen discussie, maar het delen met de groep van wat u raakt in de
ervaringen van anderen in ronde 1.

104 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



Reflectie Ronde 3: Welke volgende stap(pen) zouden we kunnen nemen om

een missionaire Kerk te worden?

- Hoe kunnen we als plaatselijke geloofsgemeenschap het geloofsideaal
van een Kerk met een missie in onze eigen omgeving waarmaken?

- Hoe kunnen we beter luisteren naar groepen die vaak niet genoeg
gehoord worden?

- Hoe kunnen we de creativiteit, talenten en charisma’s die aanwezig
zijn in het Volk van God tot bloei laten komen voor onze gezamenlijke
opdracht om het Evangelie te verkondigen in woord en daad?

Leeswijzer 3: Deelname aan een verwelkomende Kerk

De synodedeelnemers stellen vast dat christenen in allerlei verschillende
culturen Christus naar anderen brengen door naastenliefde. Door bescheiden
en met vreugde te dienen, ervaren ze het mysterie van Christus overal. De
lokale Kerken kennen deze verschillende behoeften en culturen. Tijdens de
eerste sessie van de Bisschoppensynode in oktober 2023 in Rome werd de
diversiteit van de Kerk voluit ervaren, met alle moeilijkheden en rijkdom die
dat meebrengt.

Toenemend multiculturele en multireligieuze contexten brengen eigen zorgen
mee. Precies in die context is dialoog essentieel. Het Tweede Vaticaans
Concilie, dat zichzelf steevast omschreef als ‘synodus’ gaf in meerdere
documenten aan dat de Kerk, vanuit haar eigen identiteit, steeds bruggen
moet bouwen, begrip ontwikkelen, en daarin een begeleidende, luisterende
en lerende houding aannemen. Op veel plaatsen verandert migratie lokale
Kerken tot interculturele gemeenschappen. Migranten brengen, ondanks de
uitdagingen waarmee ze geconfronteerd worden, vernieuwing en verrijking.
Het accepteren van migranten en het respecteren van hun religieuze
gewoonten en tradities zijn belangrijk.

Hoewel missionarissen het Evangelie wereldwijd verspreidden, is ‘missie’
een beladen woord vanwege historische fouten. Deze moeten erkend
worden. Respect, moed en nederigheid zijn nodig om verschillende culturen
te ontmoeten. Ook interreligieuze dialoog en oecumene zijn cruciaal
voor de wereldvrede. In een wereld vol geweld is het evangelische
getuigenis van de eenheid van mensen, hun gemeenschappelijke
oorsprong en bestemming nodig. De Kerk erkent dat de Geest door

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 105



mensen van verschillende religies en culturen kan spreken.
Vragen voor het synodale gesprek

Reflectie Ronde 1: Wat zijn mijn eigen ervaringen met een verwelkomende

Kerk?

Voorbeeldvragen voor persoonlijke reflectie (u kunt over één of meer vragen

spreken)

- Voelt u zich welkom in de Kerk?

- Heeft u zich wel eens niet welkom gevoeld in de Kerk?

- Heeft de aanwezigheid van verschillende culturen of visies op de
samenleving uw lokale geloofsgemeenschap beinvloed?

Reflectie Ronde 2: Wat raakt mij in de verhalen van anderen?
Dit is geen discussie, maar het delen met de groep van wat u raakt in de
ervaringen van anderen in ronde 1.

Reflectie Ronde 3: Welke volgende stap(pen) zouden we kunnen nemen om

een (meer) verwelkomende Kerk te worden?

- Hoe kunnen we als Kerk actief bijdragen aan onze missie door op een
positieve manier aanwezig en behulpzaam te zijn in de samenleving?

- Hoe bouwen we bruggen en bevorderen we onderling begrip?
Hoe zorgen we dat we zelf blijven luisteren en leren?

- Als mensen in een gemeenschap het oneens zijn, hoe kunnen we dan
proberen om weer samen te komen en vrede te vinden?

- Hoe kan onze parochie meer aandacht besteden aan de oproep tot
rechtvaardigheid voor alle mensen in onze Kerk en bredere samenleving?

Leeswijzer 4: Vrouwen in het leven en de zending van de Kerk

Het synthese-document stelt dat mannen en vrouwen door God zijn gemaakt
en evenbeeld zijn van God. Ze hebben dezelfde waardigheid, maar hun
ervaringen zijn verschillend. Niet zelden worden vrouwen geconfronteerd
met seksueel geweld en onderdrukking en moeten zij vechten voor
rechtvaardigheid. De Bijbel zegt dat mannen en vrouwen elkaar aanvullen.
Jezus behandelde vrouwen als gelijkwaardig, en velen, waaronder Maria
en Maria Magdalena, speelden een cruciale rol in de vroege christelijke
gemeenschappen. Het Nieuwe Testament verhaalt hoe vrouwen de eersten

106 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



waren om de verrijzeniservaring te hebben. Ook in zijn aardse optreden
behandelde Jezus mannen en vrouwen gelijkwaardig en krijgen ze dezelfde
gaven van de Heilige Geest. Het synthese-document bepleit dat mannen en
vrouwen samenwerken op alle niveaus in de Kerk, zonder competitie.

Tijdens de eerste sessie van de Bisschoppensynode in 2023 werd de
wederkerigheid ervaren in de samenwerking tussen mannen en vrouwen.
Vrouwen willen hun spirituele ervaringen delen. Vrouwen zijn belangrijk
in de Kerk. Ze zijn de grootste groep onder de kerkgangers en de eerste
missionarissen in gezinnen. Sinds de bijzondere rol van Maria, de moeder
van Jezus, inspireerden vrouwelijke missionarissen, heiligen en geleerden de
gelovigen in de geschiedenis van het christendom.

Terwijl vrouwen oprecht dankbaar zijn voor het werk dat permanente
diakens, priesters en bisschoppen in ons midden verrichten, signaleren
zij ook de pijn die velen lijden aan de Kerk, vaak omdat zij niet in hun
waardigheid gerespecteerd worden. De synodedeelnemers gaven aan dat
hier verandering nodig is, met name in de wijze waarop wij als gelovigen
elkaar behandelen. Slachtoffers van misbruik hebben recht op erkenning van
het leed dat hun is aangedaan en dat hun recht wordt gedaan. De synode
vraagt om vernieuwing en verandering, zodat iedere gelovige, ongeacht
haar of zijn rol in de Kerk, daarin kan deelnemen en bijdragen.

Vragen voor het synodale gesprek

Reflectie Ronde 1: Wat zijn mijn ervaringen met de positie en rol van

vrouwen in

de Kerk?

Voorbeeldvragen voor persoonlijke reflectie (u kunt over één of meer vragen

spreken)

- Hoe ziet u uw roeping in de Kerk?

- Voelt u zich erkend in uw roeping?

- Hebjepersoonlijk negatieve ervaringen met klerikalisme of overheersend
gedrag door gewijde bedienaren of medegelovigen in de Kerk?

Reflectie Ronde 2: Wat raakt mij in de verhalen van anderen?

Dit is geen discussie, maar het delen met de groep van wat u raakt in de
ervaringen van anderen in ronde 1.

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 107



Reflectie Ronde 3: Welke volgende stap(pen) zouden we kunnen nemen om
meer ruimte te geven aan de positie van de vrouw in de Kerk en deze te
versterken?

- Hoe kan onze geloofsgemeenschap leren om beter te luisteren naar
de inbreng van vrouwen en hen daarin beter te begrijpen? Hoe kan de
samenwerking met vrouwen versterkt worden en hun talenten beter
ingezet worden?

- Watis volgens u nodig om vrouwen op gelijkwaardige voet met mannen
verantwoordelijk te maken in en voor de Kerk?

Bijlage 1: Model voor een gespreksverslag

Naam contactpersoon:

E-mail adres contactpersoon:

Aantal gespreksdeelnemers:

Achtergrond / typering van de groep (parochianen, vrijwilligers, bestuur,
ouderen, jongeren):

Plaatsnaam:

Voor het verslag (maximaal twee A-4tjes) vragen we u per thema te reageren
op de onderstaande vragen.

Thema 1: Verdieping van ons gedoopt-zijn als basis voor ons Kerk-zijn;
Thema 2: Vorming in een missionaire Kerk;

Thema 3: Deelname aan een verwelkomende Kerk;

Thema 4: Vrouwen in het leven en de zending van de Kerk.

Als u niet aan alle thema’s bent toegekomen is dat geen probleem, u kunt
gewoon een verslag sturen over de thema’s die wel besproken zijn, ook
indien deze thema’s afwijken van de voorgestelde vier.

Per thema kunt u het verslag zo onderverdelen:

A) Wat leert dit gesprek jullie? (maximaal 200 woorden)

B) Welke lijnen komen naar voren uit het gesprek (maximaal 200 woorden)
C) Wat willen jullie meegeven aan de synode in oktober 2024 (maximaal
200 woorden).

Mail dit verslag voor 15 april 2024 naar het adres in de aanbiedingsbrief.
- Parochies kunnen mailen naar hun bisdom

108 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



- Religieuze instituten kunnen mailen naar de KNR

- Katholieke lekenbewegingen kunnen mailen naar de secretaris van de
bijeenkomsten van de katholieke lekenbewegingen

- Katholieke (maatschappelijke) organisaties kunnen mailen naar VKMO
- Katholiek Netwerk

Bijlage 2: Het gebed voor de synode

Wij staan voor U, Heilige Geest,

terwijl wij bijeenkomen in uw naam.

U alleen hebben wij om ons te geleiden,
maak dat U thuis bent in ons hart;

leer ons de weg die wij moeten volgen
en hoe wij deze moeten gaan.

Wij zijn zwakke mensen en zondaars;

laat niet toe dat wij de wanorde bevorderen.

Laat onwetendheid ons niet op de verkeerde weg brengen,
noch partijdigheid ons handelen beinvloeden.

Maak dat wij in U onze eenheid vinden,

opdat wij samen kunnen gaan naar het eeuwige leven
en ons niet verwijderen van de weg van de waarheid
en van wat juist is.

Dat alles vragen wij U,

die overal en in iedere tijd werkzaam bent,
in de gemeenschap van de Vader en de Zoon,
in de eeuwen der eeuwen.

Amen.

Bijlage 3: Samenstelling van de Landelijke Werkgroep Synodaliteit

De Landelijke Werkgroep Synodaliteit is zo breed mogelijk samengesteld en
bestaat uit de volgende personen:

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 109



Namens de Bisschoppenconferentie:
- Mgr. dr. J. van den Hende, voorzitter, bisschop van Rotterdam
- Mgr. mr. drs. Th. Hoogenboom, hulpbisschop van het Aartsbisdom Utrecht

Namens de Konferentie van in Nederland gevestigde Religieuzen (KNR):
- Zuster P. Fourmentin ocso, abdis van de Abdij O.L.Vr. van Koningsoord

Overige werkgroepleden:

- K. Bornhijm OP, MA, project Luisterend op Weg

- Dr. L. Hendriks, rector Grootseminarie Rolduc

- Drs. L. van Oordt, Emmanuel Gemeenschap

- Prof. dr. K. Schelkens, decaan Tilburg School of Catholic Theology
- Prof. mr. dr. R. Steenvoorde OP

110 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



GEBEDSKAART EN HYMNE JUBELJAAR 2025 BESCHIKBAAR
21 maart 2024

In de Katholieke Kerk wordt in 2025 een Heilig Jaar of Jubeljaar gehouden.
Als voorbereiding daarop is 2024 uitgeroepen tot een ‘jaar van gebed’. De
Nederlandse bisschoppenconferentie heeft als hulpmiddel daarbij een kaart
uitgegeven met het speciale themagebed voor volgend jaar, aangevuld met
het Onze Vader. Ook is de internationale hymne voor het Jubeljaar in het
Nederlands vertaald.

Een Jubeljaar is een oude traditie in de katholieke Kerk, die in de
Middeleeuwen is ontstaan en elke 25 jaar plaatsvindt. Paus Franciscus
heeft voor 2025 een Heilig Jaar afgekondigd met als thema ‘Pelgrims van
hoop’. Voor 2024 vraagt hij extra aandacht voor het Onze Vader als een
‘school van gebed’, omdat in dit gebed de kernpunten van het christelijk
geloof worden samengevat. De gebedskaart wordt voor Pasen in een
gedrukte versie via de KNR met de kloosters gedeeld en via de bisdommen
met de parochies.

Hymne

Het is gebruikelijk dat voor grote evenementen als een Heilig Jaar ook
een speciaal lied wordt gecomponeerd dat over de hele wereld in allerlei
talen kan worden gezongen. Ook voor het Jubeljaar 2025 is zo’n hymne
gemaakt. De oorspronkelijke Italiaanse tekst is op verzoek van de
bisschoppenconferenties van Nederland en Belgi¢ vertaald. Parochies,
zangkoren en alle andere belangstellenden kunnen de hymne instuderen
om bij passende gelegenheden te laten horen. Binnenkort komt ook de
bladmuziek beschikbaar.

Er is in Nederland een speciale website gelanceerd, waarop alle berichten
over het Heilig Jaar 2025 worden gepubliceerd. De site wordt de komende
maanden verder uitgebreid. De website is te vinden via jubeljaar2025.nl en
via pelgrimsvanhoop.nl.

- Download gebedskaart: https://www.rkkerk.nl/wp-content/
uploads/2024/03/SRKK-Gebedskrt-HeiligJaar-Enkel.pdf

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 111



- Download Nederlandse tekst van de hymne: https://www.rkkerk.nl/
wp-content/uploads/2024/03/Hymne-Jubeljaar-2025-nl-def.pdf

- Beluister de Hymne in het Italiaans: https://www.iubilaeum2025.va/it/
giubileo-2025/inno-giubileo-2025.html

112 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



VIER WIJZIGINGEN IN HET REGLEMENT R.-K. MELDPUNT
GRENSOVERSCHRIJDEND GEDRAG
29 april 2024

De diocesane bisschoppen van Nederland en de Ordinaris van het Militair
Ordinariaat hebben na overleg met de Konferentie van in Nederland
gevestigde Religieuzen (KNR) tijdens de Bisschoppenvergadering op 12
maart 2024 vier wijzigingen aangebracht in het Reglement R.-K. Meldpunt
Grensoverschrijdend Gedrag.

In het voorwoord van het reglement roepen de Nederlandse bisschoppen in
herinnering dat zij met het oog op een zorgvuldige pastorale dienstverlening
de Gedragscode Pastoraat hebben vastgesteld. Die maakt deel uit van het
kerkelijk recht dat in de Nederlandse bisdommen van kracht is.

De vier wijzigingen

Een anonieme melding kan normaal niet in behandeling worden genomen.
Het gewijzigde artikel 4.2 preciseert de voorwaarden waaronder soms toch
een onderzoek kan plaatsvinden naar gemeld grensoverschrijdend gedrag,
namelijk ingeval de indiener van de melding kan worden geverifieerd en
ingeval feiten van een anonieme melding kunnen worden nagegaan.

In artikel 7.10 wordt ten behoeve van de duidelijkheid nu meer expliciet
verwezen naar de geldende verjaringstermijnen.

Artikel 9.4 is geschrapt, omdat het voor misverstanden zorgde. Dit artikel
bepaalde: “Ter zake van een voorval dat langer dan twee jaar voor de melding
ervan bij het Meldpunt heeft plaatsgevonden, zal geen klacht in behandeling
worden genomen door de Klachtencommissie, tenzij er naar het oordeel van
de voorzitter goede redenen zijn die een overschrijding van de termijn van
twee jaar rechtvaardigen.” De in dit artikel genoemde termijn van twee jaar
had een beperkt toepassingsgebied. Het had geen betrekking op meldingen
betreffende delicten zoals seksueel misbruik van minderjarigen en was geen
canoniekrechtelijke verjaringstermijn. De genoemde termijn had uitsluitend
betrekking op meldingen bij het Meldpunt die geen delicten betreffen.

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 113



Artikel 34.2 is nieuw toegevoegd en geeft met verwijzing naar artikel 1,
§ 2a van de Apostolische Brief “Vos estis lux mundi” van 25 maart 2023 een
definitie van wat wordt verstaan onder “‘kwetsbaar persoon”.

- Reglement R.-K. Meldpunt Grensoverschrijdend Gedrag 2024: https://

www.rkkerk.nl/wp-content/uploads/2024/04/Reglement-RK-Meldpunt-
Grensoverschrijdend-Gedrag_versie-18-3-2024.pdf

114 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



NEDERLANDSE BISSCHOPPEN STUREN VERSLAGEN VAN
SYNODEGESPREKKEN NAAR ROME
17 mei 2024

De Nederlandse bisschoppen hebben woensdag 15 mei (2024) in samenspraak
met de Landelijke Werkgroep Synodaliteit vier samenvattingen van verslagen
van synodale gesprekken naar Rome gestuurd. Het gaat om syntheses van
gesprekken in de zeven Nederlandse bisdommen, religieuzen, katholieke
maatschappelijke organisaties en katholieke lekenbewegingen.

Vanuit de vergadering van de zestiende Gewone Algemene
Bisschoppensynode in oktober 2023 kwam een aantal punten naar voren, om
in de Kerk verder over na te denken en met elkaar over in gesprek te gaan.
De bisschoppenconferenties wereldwijd werd gevraagd om in mei 2024
aan het synodesecretariaat te rapporteren over de vruchten van dit synodaal
proces in de plaatselijke Kerken. Alle verslagen samen vormen input voor
het werkdocument voor de tweede sessie van de bisschoppensynode die in
oktober 2024 te Rome zal plaatsvinden.

Vanuit de Landelijke Werkgroep

De Landelijke Werkgroep Synodaliteit in Nederland gaf ter bespreking voor
alle gespreksbijeenkomsten vier thema’s mee: verdieping van ons gedoopt-
zijn als basis voor ons Kerk-zijn, vorming in een missionaire Kerk, deelname
aan een verwelkomende Kerk, vrouwen in het leven en de zending van de
Kerk.

De vier syntheses laten zien dat in het algemeen de gespreksdeelnemers zich
zeer betrokken voelen bij hun kerkgemeenschap en bij de toekomst ervan. Een
aantal van hen gaf nadrukkelijk aan de verbindende werking van de synodale
gesprekken te ervaren. De gesprekken gaven hen vertrouwen, in de kracht van
Gods Geest, dat de weg naar de toekomst samen gegaan kan worden.

Download hier de syntheses van de gesprekken van de:
- zeven Nederlandse bisdommen: https://www.rkkerk.nl/wp-content/

uploads/2024/05/1a-Synthese-synodale-gesprekken-Nederlandse-
bisdommen-2024.pdf

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 115



- religieuzen: https://www.rkkerk.nl/wp-content/uploads/2024/05/2a-
Synthese-synodale-gesprekken-KNR-2024.pdf

- katholieke lekenbewegingen: https://www.rkkerk.nl/wp-content/
uploads/2024/05/3a-Synthese-synodale-gesprekken-Kerkelijke-
bewegingen-en-nieuwe-gemeenschappen.pdf

- katholieke maatschappelijke organisaties: https://www.rkkerk.nl/
wp-content/uploads/2024/05/4a-Synthese-synodale-gesprekken-
VKMO-2024.pdf

116 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



MGR. VAN DEN HOUT VAN BISDOM GRONINGEN-LEEUWARDEN
WORDT NIEUWE BISSCHOP VAN ROERMOND
21 juni 2024

Mgr. dr. C.EM. (Ron) van den Hout wordt de nieuwe bisschop van het
bisdom Roermond. Mgr. Van den Hout is nu nog bisschop van Groningen-
Leeuwarden. Paus Franciscus heeft hem met ingang van 21 juni 2024
benoemd tot opvolger van de eind vorig jaar overleden mgr. Harrie Smeets
en tot 25e bisschop op de zetel van Roermond.

Omdat mgr. Van den Hout al bisschop is, hoeft er geen bisschopswijding meer
plaats te vinden. Wel zal hij tijdens een pontificale viering op 24 augustus in
de Sint-Christoffelkathedraal in Roermond de bisschopszetel in bezit nemen.
Vanaf dat moment neemt hij officieel het bestuur van het bisdom Roermond
over.

Afkomst

Mgr. Cornelis Franciscus Maria (Ron) van den Hout is op 11 november
1964 geboren in Tilburg als oudste in een Brabants gezin van drie kinderen.
Hij groeide op in Diessen, een dorp in de huidige gemeente Hilvarenbeek
ten zuiden van Tilburg. Afkomstig uit een familie met een agrarische
achtergrond koos mgr. Van den Hout aanvankelijk voor een studie aan de
Hogere Tuinbouwschool in ’s-Hertogenbosch. Na het afronden van deze
opleiding besloot hij een andere weg in te slaan en gehoor te geven aan zijn
priesterroeping. Van 1987 tot 1993 volgde hij de priesteropleiding aan het
Sint-Janscentrum in ‘s-Hertogenbosch. Op 5 juni 1993 werd hij tot priester
gewijd. Daarna werkte hij nog een jaar als kapelaan in zijn stageparochie in
Helmond.

Studie

Van 1994 tot 1997 studeerde mgr. Van den Hout Bijbelse Theologie aan de
Pauselijke Universiteit Gregoriana in Rome en behaalde hij een licenciaat in
het Oude Testament. Terug in het bisdom van ’s-Hertogenbosch werkte hij
als pastoor van Drunen-Elshout en de Bommelerwaard, als deken van het
dekenaat Heusden-Waalwijk-Zaltbommel (2009-2012). Tegelijkertijd werkte
hij aan een dissertatie die in 2009 aan de Radboud Universiteit Nijmegen
werd verdedigd. Vanaf 2012 tot 2017 was mgr. Van den Hout vicaris-
generaal van het bisdom van ’s-Hertogenbosch. Ook gaf hij les aan diverse

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 117



priesteropleidingen, waaronder het grootseminarie Rolduc in Kerkrade, waar
hij zes jaar docent Oude Testament was. Op 1 april 2017 werd mgr. Van den
Hout benoemd tot bisschop van Groningen-Leeuwarden. Hij koos toen voor
de wapenspreuk ‘In exilio spes’ (In ballingschap is er hoop).

Welkom

Diocesaan administrator mgr. René Maessen en hulpbisschop mgr. Everard
de Jong zijn zeer verheugd met de benoeming van mgr. Van den Hout en
heten hem mede namens het kathedraal kapittel en de medewerkers van het
bisdom Roermond van harte welkom in Limburg. Zij zijn ervan overtuigd
dat hij een waardige opvolger zal zijn van de helaas veel te vroeg overleden
mgr. Smeets.

Lees ook dit bericht met de reactie van de voorzitter van de Nederlandse
Bisschoppenconferentie, mgr. Van den Hende: https:/www.rkkerk.nl/
reactie-mgr-van-den-hende-voorzitter-bisschoppenconferentie-op-benoeming-
mgr-van-den-hout/

Kijk ook een video met een eerste reactic van mgr. Van den Hout op zijn

benoeming op katholiekleven.nl: https://www.katholiekleven.nl/videos/
actuele-videos/eerste-reactie-mgr-van-den-hout-op-zijn-benoeming

118 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



REACTIE MGR. VAN DEN HENDE, VOORZITTER
BISSCHOPPENCONFERENTIE, OP BENOEMING
MGR. VAN DEN HOUT

21 juni 2024

De wvoorzitter van de Nederlandse Bisschoppenconferentie, mgr.
Van den Hende, feliciteert het bisdom Roermond met de nieuwe bisschop,
nu vandaag de benoeming van mgr. Van den Hout (59) is bekend gemaakt.
Van den Hende: “Het overlijden van Mgr. Smeets was een groot verlies.
In de persoon van mgr. Van den Hout krijgt het bisdom Roermond opnieuw
een energieke bisschop met pastorale en bestuurlijke ervaring.”

Namens de bisschoppenconferentie zegt de voorzitter dat de bisschoppen
uitzien naar de voortzetting van de samenwerking met mgr. Van den Hout als
bisschop van Roermond.

Sinds 2017 was mgr. Van den Hout bisschop in bisdom Groningen-
Leeuwarden. Daarvoor was hij vanaf 1993 werkzaam als priester van het
bisdom ‘s-Hertogenbosch, zowel als parochiepriester alsook als deken en
vicaris-generaal.

Pelgrim van hoop

Van den Hende: “Voordat Van den Hout bisschop werd, had hij al ruime
ervaring in het parochiepastoraat. Ook het reilen en zeilen van het kerkelijk
leven op dekenaal en diocesaan niveau was hem vertrouwd. Ik vertrouw er
op dat mgr. Van den Hout als bisschop van Roermond zijn herderschap zal
uitoefenen in verbondenheid met alle geledingen van zijn nieuwe bisdom en
ik ben ervan overtuigd dat hij — indachtig zijn bisschopsmotto: in exilio spes
(in ballingschap is er hoop)— als een pelgrim van hoop aan zijn nieuwe taak
gaat beginnen.”

Mgr. Van den Hende benadrukt dat de benoeming van mgr. Van den Hout in
Roermond voor het bisdom Groningen-Leeuwarden een plotseling afscheid
van hun bisschop betekent. Van den Hende. “Aan het bisdom Roermond
en het bisdom Groningen-Leeuwarden beloven wij als bisschoppen heel
bijzonder in de komende tijd onze verbondenheid in gebed en ik weet zeker
dat veel gelovigen in het land dat ook zullen doen.”

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 119



INSTRUMENTUM LABORIS (WERKDOCUMENT) SYNODE 2024
GEPUBLICEERD
9 juli 2024

Op dinsdag 9 juli heeft het Secretariaat van de Bisschoppensynode het
Instrumentum Laboris gepubliceerd. Het betreft het werkdocument voor
de deelnemers aan de tweede zitting van de zestiende gewone algemene
vergadering van de bisschoppensynode ‘Voor een synodale Kerk: communio,
participatio, missio’.

Deze tweede zitting vindt plaats in oktober 2024 en voor Nederland zal
mgr. Th.C.M. Hoogenboom, hulpbisschop van het aartsbisdom Utrecht
deelnemen aan deze synode. Mgr. Hoogenboom was ook afgevaardigd door
de Nederlandse Bisschoppenconferentie naar de eerste zitting die in oktober
2023 plaatsvond.

Hoe een missionaire synodale Kerk te zijn?

Het Instrumentum Laboris voor de tweede zitting van deze synode heeft
als titel ‘Hoe een missionaire synodale Kerk te zijn’. Het document
is de vrucht van de consultatie die sinds de eerste zitting van de synode
wereldwijd in de Katholieke Kerk heeft plaatsgevonden. Ook de
rapporten die de parochiepriesters hebben gepresenteerd tijdens de recente
driedaagse werkbijeenkomst van de Parochiepriesters voor de synode, zijn
erin verwerkt.

Dit nieuwe werkdocument is bedoeld om de vergadering aan te moedigen
na te denken over de vraag die centraal staat in de oktoberbijeenkomst:
hoe een missionaire synodale Kerk te zijn. De tekst begint met een citaat
van de profeet Jesaja (25, 6-8), die een beeld schetst van een overvloedig
en weelderig banket dat door de Heer op de berg Sion wordt bereid, een
symbool van verbondenheid bestemd voor alle volkeren.

“Op het moment van zijn terugkeer naar de Vader vertrouwt de Heer Jezus
aan zijn leerlingen de taak toe om alle volkeren de hand te reiken om hen
een feestmaal te serveren dat hen de volheid van leven en vreugde schenkt.
Door middel van zijn Kerk, geleid door zijn Geest, wil de Heer de hoop in
de harten van de mensheid doen herleven, de vreugde herstellen en allen

120 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



redden, vooral diegenen wier gezichten besmeurd zijn met tranen en die in
angst tot Hem roepen”, licht het Instrumentum Laboris toe.

De kern van de Synode 2021-2024

De kern van de Synode 2021-2024 “is een oproep tot vreugde en tot
vernieuwing van het Volk van God in het volgen van de Heer en in hun inzet
ten dienste van zijn zending. (...) Het is een oproep aan alle gedoopten,
zonder uitzondering: “Het hele Volk van God is een intermediair van
de verkondiging van het Evangelie. Elke gedoopte is geroepen om
een sleutelfiguur in de zending te zijn, omdat we allemaal missionaire
leerlingen zijn”.

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 121



BOODSCHAP VAN DE NEDERLANDSE BISSCHOPPEN BlJ
WERELDDAG MIGRANT EN VLUCHTELING
26 september 2024

Op zondag 29 september viert de Rooms-Katholieke Kerk de Werelddag van
de Migrant en de Vluchteling. Thema dit jaar is ‘God trekt mee met zijn
volk’. Paus Franciscus schrijft hierover en ook de Nederlandse bisschoppen
brengen bij gelegenheid van deze dag een boodschap naar buiten. Zij
onderstrepen een eerdere oproep om ‘herbergzaam te zijn en om het hart te
openen en royaal te zijn voor hen die door oorlog en vervolging op de vlucht
zijn geslagen.’

De boodschap luidt als volgt:

Woord van de Nederlandse bisschoppen bij de boodschap van de paus
voor de Werelddag van de migrant en de vluchteling 2024

Sinds zijn verkiezing in 2013 komt paus Franciscus onvermoeibaar op
voor mensen in de marge. De diepste motivatie voor onze paus vormt de
waardigheid van iedere mens als schepsel van God. Die waardigheid vormt
een van de pijlers van het katholiek sociaal denken.

De paus heeft een bijzondere zorg voor migranten en vluchtelingen.
In zijn brief voor de Werelddag van de migrant en de vluchteling 2024 (29
september 2024) refereert de paus aan de uittocht van Israél onder leiding
van Mozes uit de slavernij van Egypte. Evenals het volk Israél ten tijde van
Mozes vluchten mensen vaak voor onderdrukking, geweld en discriminatie.
Veel vluchtelingen ervaren God tijdens hun reis als gids en reisgenoot.
Maar God is, naar Bijbels getuigenis, ook in de vluchtelingen te ontdekken.
Juist in mensen in de marge is het gelaat van Christus te zien. Jezus zegt
in het evangelie: “lk was vreemdeling en gij hebt Mij opgenomen”
(Mattheus 25,35).

In 2015 publiceerden wij de brief Herbergzaam Nederland als een gelovige
motivatie om vluchtelingen te helpen. Wij vroegen mensen om hun hart te
openen en royaal te zijn voor hen die door oorlog en vervolging op de vlucht
zijn geslagen.

122 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



Vandaag willen wij die oproep opnieuw benadrukken. Naast oorlog en
geweld kunnen ook klimaatverandering en economische omstandigheden
ertoe leiden dat mensen huis en haard verlaten om hun heil elders te zoeken.
Wij weten dat rond migratie en de opvang van vluchtelingen in ons land
verschillend wordt gedacht. Ook menig katholiek heeft twee zielen in
de borst. Er leeft angst en onzekerheid over het aantal personen dat naar
Nederland komt en de draagkracht van de Nederlandse samenleving. Maar
tegelijk kennen wij de evangelische oproep om de naaste in de nood te
helpen. In dit Woord spreken wij niet over arbeids- en studiemigranten maar
concentreren wij ons op vluchtelingen.

Als bisschoppen van Nederland hebben wij de overtuiging dat iedereen
die op Nederlandse bodem verblijft voldoende voedsel, een slaapplaats en
hygiéne nodig heeft. De bescherming van de waardigheid van iedere mens
is daarbij leidend.

Vluchtelingen hebben niet alleen rechten maar ook plichten. Van hen mag
worden gevraagd mee te werken dat onze samenleving niet ontwricht raakt
maar een veilige plek voor allen blijft.

Van ons wordt een sterk moreel besef en krachtige wil gevraagd om
herbergzaam van hart te zijn. Onze creativiteit wordt gevraagd om problemen
van financiéle, technische en organisatorische aard het hoofd te bieden.

Wij geloven dat God zich in Christus onvoorwaardelijk met ons verbonden
heeft. Deze goddelijke solidariteit roept ons op om ook zelf solidair en

herbergzaam te zijn, juist ook voor mensen op de vlucht.

De rooms-katholieke bisschoppen van Nederland

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 123



BRIEF

van de R.-K. bisschoppen van Nederland bij gelegenheid van het begin
van het Jubeljaar 2025

Pelgrims van hoop

18 december 2024

Dierbare broeders en zusters in Christus,

In onze Kerk wordt 2025 een bijzonder jaar. Het wordt gevierd als een
‘Jubeljaar’ of ‘Heilig Jaar’. Dit is van oorsprong een oudtestamentische
traditie, die nu elke 25 jaar wordt herhaald. Paus Franciscus heeft
aan het Heilig Jaar 2025 het thema ‘Pelgrims van hoop’ meegegeven.
Als voorbereiding op dit bijzondere Jubeljaar richten wij ons tot u met deze
brief, om met u samen na te denken over de betekenis van ‘hoop’ in ons
leven, in onze geloofsgemeenschap en in de samenleving.

1. De hoop die niet teleurstelt

‘Hoop’ is een heel oud religieus thema. We spreken van ‘de christelijke
hoop die in ons leeft’. Daarmee bedoelen we dat Jezus Christus gestorven
én verrezen is en daardoor voor ons het perspectief op eeuwig leven heeft
geopend. Voor gelovige mensen betekent dit dat er altijd hoop is op een betere
toekomst: hier of in het hiernamaals. Vertaald naar het leven van alledag
betekent dit dat gelovigen mensen mogen zijn die per definitie positief en
optimistisch in het leven staan. Het glas is altijd halfvol, nooit halfleeg.

Het is niet voor niets dat paus Franciscus het document, waarmee hij het
Heilig Jaar 2025 aankondigde, de titel heeft gegeven: ‘De hoop stelt niet
teleur’. In een wereld waarin onzekerheid en angst vaak overheersen, roept de
paus ons op om stevig verankerd te blijven in de hoop die ons door Christus
is gegeven. Die hoop komt voort uit de belofte dat God ons lietheeft en dat
Hij ons leidt op onze levensweg. Als pelgrims van hoop zijn wij geroepen
om dit vertrouwen uit te dragen.

2. Hoop als gave en opdracht

Paus Benedictus XVI heeft in zijn encycliek ‘Spe Salvi’ uit 2008 al het
fundamentele karakter van christelijke hoop benadrukt. ‘Hoop is een
voorwaarde voor leven en een middel om te overleven. Het is de kracht
die ons in staat stelt de toekomst met een zekere verwachting tegemoet te
zien, zelfs in het aangezicht van moeilijkheden en lijden’ (Spe Salvi, §27).

124 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



Deze woorden herinneren ons eraan dat hoop niet alleen troost biedt in
tijden van tegenslag, maar ook een drijvende kracht is die ons helpt om de
uitdagingen van onze tijd met moed en vastberadenheid tegemoet te treden.

Dagelijks horen mensen om zich heen veel negatieve en sombere verhalen
over oorlogen, vluchtelingen, sociale ongelijkheid en allerhande crises
dichtbij en veraf. Je zou er pessimistisch van worden. Maar vanuit ons geloof
weten we dat dit de verkeerde instelling is. Er gebeurt in de maatschappij ook
veel goeds dat het verdient om onder de aandacht gebracht te worden. Daarom
roepen we iedereen op om in dit komende Heilig Jaar de schijnwerpers te
richten op plekken van hoop, op hoopvolle gebeurtenissen in de samenleving
en op mensen die hoop uitstralen.

3. Getuigen van de hoop

Een belangrijk kenmerk van christelijke hoop is dat we deze niet voor onszelf
houden, maar delen en uitdragen in de wereld. Ons geloof is niet alleen een
persoonlijke aangelegenheid, maar een oproep om te getuigen van de hoop
die in ons leeft.

De apostel Petrus schrijft daarover: ‘Wees altijd bereid tot verantwoording
aan wie u rekenschap vraagt van de hoop die in u leeft’ (1 Petrus 3:15). Als
gelovigen zijn wij geroepen om vanuit de hoop te leven en een positieve
bijdrage te leveren aan de maatschappij. Dat betekent dat we niet alleen
vertrouwen op de voorzienigheid van God, maar ook actief werken aan het
bevorderen van rechtvaardigheid, vrede en solidariteit.

Daarom willen wij met u een ‘beweging van hoop’ in gang zetten. Laten
we onze parochies, gezinnen en gemeenschappen maken tot plaatsen van
ontmoeting en hoop. Laten we elkaar ondersteunen, bemoedigen en samen
zoeken naar manieren om ons geloof zichtbaar te maken in onze daden.
Hoop vindt haar vervulling in de liefde. Door in liefde te leven, getuigen wij
van de levende hoop die Christus ons heeft gegeven.

4. De hoop doorgeven

Tot slot nodigen wij u uit om de hoop door te geven aan anderen, vooral
aan hen die ontmoedigd zijn of zich in een moeilijke situatie bevinden. Paus
Franciscus nodigt ons uit om ‘bruggen van hoop’ te bouwen en ons leven
te richten op de noden van anderen, vooral de armen, de eenzamen en de

Kerkprovincie Analecta 2024 (69) 125



vreemdelingen. Het is onze roeping als christenen om niet alleen onze hoop
levend te houden, maar ook hoop te brengen. Vooral naar mensen en plaatsen
waar de hoop ontbreekt.

5. Slotwoord

Dierbare broeders en zusters, laten we in dit Heilig Jaar in beweging
komen en op weg gaan als ‘pelgrims van hoop’. Daarbij mogen we onze
ogen gericht houden op Christus, die ons de ware en onvergankelijke hoop
schenkt. Tegelijkertijd mogen we gehoor geven aan de oproep om samen te
werken aan een wereld, waarin liefde en gerechtigheid de boventoon voeren
en waarin de hoop op Gods belofte ons leidt en inspireert.

Moge de Heilige Geest u vervullen met vreugde en vrede in uw geloof, zodat
u rijkelijk kunt hopen, zoals de apostel Paulus ons bemoedigt: ‘Moge de God
van de hoop u vervullen met alle vreugde en vrede in uw geloof, zodat uw
hoop overvloeit door de kracht van de Heilige Geest’ (Romeinen 15:13).
Mogen deze woorden u inspireren en u helpen om — samen met ons — de
pelgrimstocht van hoop aan te gaan, met een hart dat openstaat voor de
toekomst die God ons belooft.

Baarn, 18 december 2024
De Rooms-Katholieke bisschoppen van Nederland

Meer informatie over het Jubeljaar 2025 en de viering hiervan vindt u op:
www.jubeljaar2025.nl

126 Analecta 2024 (69) Kerkprovincie



BRIEF
Luistergesprek over hoop in het Heilig Jaar 2025
14 februari 2025

Aan priesters, diakens, pastoraal werkers in de parochies van het bisdom

In 2025 vieren wij als Kerk het Heilig Jaar “Pelgrims van hoop”. In ons leven
hebben we allemaal hoop nodig. Hoop geeft kracht in moeilijke tijden en
moedigt ons aan om door te gaan. Voor christenen is hoop echter meer dan
optimisme of een vaag vertrouwen dat alles wel goed komt. Hoop is een gave
van God, geworteld in ons geloof in Jezus Christus.

In gesprek met pater Richard Steenvoorde OP (diocesane studentenparochie
H. Catharina van Alexandri€¢) kwam het idee om in het Heilig Jaar in gesprek
te gaan met jongeren over het thema hoop. Zo’n gesprek kan heel goed worden
gehouden in de vorm van een ‘luistergesprek’. Met deze gespreksvorm is in
het synodale proces ervaring opgedaan.

Hierbij ontvangt u het materiaal dat hiervoor is ontwikkeld voor
de studentenparochie en dat daar gebruikt gaat worden. Maar deze
geloofsgesprekken zijn ook zeer geschikt voor de andere parochies als
gemeenschappen van geloof in het bisdom. We hopen dat ook u het materiaal
kunt gebruiken in gesprekken die u in het Heilig Jaar kunt organiseren als
geloofsverdieping, bijvoorbeeld in de Veertigdagentijd.

Het materiaal is ontwikkeld voor jongeren, maar kan door jong én oud
worden gebruikt.

Met vriendelijke groet,

+J. van den Hende
Bisschop van Rotterdam

Bijlagen:

- Brief over hoop

- Handleiding voor een luistergesprek over hoop

- Tien voorbeeldvragen voor een luistergesprek over hoop
- Bijbelcitaten

Bisdom Analecta 2024 (69) 127



Brief over hoop
Rotterdam, februari 2025
Beste jongeren, studenten en jong-professionals,

In 2025 viert de Kerk in de hele wereld een heilig jaar met als thema “Pelgrims
van hoop”. In ons leven hebben we allemaal hoop nodig. Hoop geeft kracht
in moeilijke tijden en moedigt ons aan om door te gaan. Voor christenen is
hoop echter meer dan optimisme of een vaag vertrouwen dat alles wel goed
komt. Hoop is een gave van God, geworteld in ons geloof in Jezus Christus.

In de brieven Spe Salvi (2007) van paus Benedictus XVI en Spes non
confundit (2024) van paus Franciscus ontdekken we hoe hoop ons leven kan
verrijken en verdiepen. Hieronder vatten we de twee brieven kort samen.
Wij nodigen jullie uit om in jullie eigen gemeenschappen en vriendenkringen
over deze thema’s in gesprek te gaan. Daarvoor vind je bij deze brief een
gespreksmodel en wat voorbeeldvragen.

De kern van hoop: Gods belofte en eeuwig leven

Hoop is niet alleen een verlangen naar geluk of succes in het hier en nu. Het
is de diepe zekerheid dat ons leven niet eindigt met de dood, maar dat we
bestemd zijn voor een eeuwig leven bij God. Deze hoop is gebouwd op de
belofte dat we uiteindelijk in Gods liefdevolle aanwezigheid mogen leven,
dat we uitzien naar een tockomst die verder gaat dan wat we nu kennen. Dit
eeuwige perspectief helpt ons om het leven op een nieuwe manier te zien.
Wat wij nu meemaken is niet het einde — er is een groter plan waarin we
uiteindelijk worden opgenomen in Gods liefde. Als je vragen hebt over de
zin en richting in je leven, wil deze hoop een anker zijn en betekenis geven.

Hoop in actie: sociale betrokkenheid en solidariteit

Tegelijkertijd is hoop niet passief. Het is een kracht die ons aanzet tot actie
en die ons uitnodigt om ons in te zetten voor een betere wereld. Hoop
inspireert ons om ons geloof zichtbaar te maken door ons in te zetten voor
rechtvaardigheid, vrede, en zorg voor de schepping. Het moedigt ons aan
om met liefde en toewijding om te zien naar de mensen om ons heen, vooral
naar wie het moeilijk heeft. Door hoop te putten uit ons geloof, kunnen we
samen werken aan een wereld waarin iedereen een plek heeft. Kleine daden

128 Analecta 2024 (69) Bisdom



van vriendelijkheid, solidariteit, en liefde kunnen anderen inspireren en ons
geloof omzetten in concrete daden die de wereld helpen veranderen.

Hoop onderscheiden

Het is belangrijk dat onze hoop echt en diep is, en niet gebaseerd op valse
beloften van succes of roem. Hoop die gericht is op materiéle dingen,
zoals rijkdom of populariteit, kan ons vaak teleurstellen omdat deze doelen
oppervlakkig en tijdelijk zijn. Als we ons geluk zoeken in bezit, status, of
andere oppervlakkige doelen, verliezen we het grotere doel uit het oog. Ware
hoop helpt ons om op zoek te gaan naar wat ons werkelijk gelukkig maakt:
liefde, vriendschap, en een leven met God. Het gaat niet om wat we hebben,
maar om wie we zijn en hoe we in relatie staan tot anderen en tot God.

De gemeenschap als bron van hoop

Hoop is niet iets dat we alleen hoeven te dragen. We vinden kracht in de
gemeenschap, waar we elkaar kunnen steunen en aanmoedigen, vooral
in moeilijke tijden. Samen staan we sterker, en in de Kerk en in onze
vriendenkring vinden we mensen die ons begrijpen en bij wie we terecht
kunnen. De Kerk is een plek waar hoop leeft, waar we elkaar tot steun zijn en
elkaar inspireren. Samen kunnen we bouwen aan het Lichaam van Christus,
waarin we met elkaar verbonden zijn. Zo groeit hoop uit tot iets dat we samen
beleven en delen.

Hoop als een actieve deugd

Hoop is geen vanzelfsprekendheid — het is een deugd die we kunnen oefenen
en die groeit door gebed, het Woord van God, en de sacramenten. Door ons
open te stellen voor Gods Geest worden we gesterkt in onze hoop. Dit vraagt
van ons dat we tijd nemen voor stilte en gebed, dat we ons hart openen voor
God en onze hoop steeds opnieuw laten vullen door Hem. Hoop is dus niet
alleen een gevoel, maar iets waar we ons voor inzetten, dat we leven en
dat we doorgeven aan anderen. Het is een werkwoord: hoop wordt sterker
wanneer we anderen bemoedigen en onszelf inzetten voor iets wat groter is
dan wijzelf.

Hoop die ons draagt

In deze visie op hoop ontdekken we een volwaardig, rijk beeld. Hoop is
geworteld in de belofte van Gods eeuwige liefde en geeft ons innerlijk
kracht. Tegelijkertijd is hoop ook een actieve kracht, die ons motiveert

Bisdom Analecta 2024 (69) 129



om ons geloof te tonen in de manier waarop we leven en de keuzes die we
maken. Zo wordt hoop iets dat ons door alles heen kan dragen. Het geeft ons
een innerlijk fundament en zet ons in beweging voor de wereld.

Iedere gelovige staat voor de uitdaging om deze hoop in het eigen leven toe te
passen, om zowel naar binnen als naar buiten te kijken. We mogen ons leven
zien in het licht van Gods eeuwige liefde, en we mogen ons tegelijkertijd
inzetten voor onze gemeenschap en voor iedereen die hoop nodig heeft. Op
deze manier kunnen we groeien als gelovige mensen en een bron van hoop
zijn voor een wereld die het soms zo hard nodig heeft.

Wat betekent hoop voor jou in jouw dagelijkse leven? Denk aan een moment
dat iemand jouw hoop heeft aangewakkerd. Hoe kun jij dit doorgeven?
Bespreek dit met vrienden en ontdek samen hoe kleine gebaren hoop kunnen
verspreiden.

Wij wensen jullie mooie gesprekken toe!

+ Johannes van den Hende Fr. Richard Steenvoorde OP
Bisschop van Rotterdam Diocesane Studentenparochie
H. Catharina van Alexandrié

Handleiding voor een luistergesprek over hoop

Een luistergesprek gaat over écht luisteren naar elkaar. Het is geen debat
waarin je probeert gelijk te krijgen, maar een moment om samen te ontdekken
wat hoop voor ieder van ons betekent. Het is belangrijk om te horen wat
anderen ervaren en delen.

Voorbereiding
- Wat heb je nodig? Zorg dat iedereen de voorgaande inleidende

brief over hoop en de vragen heeft gelezen voor het gesprek.

- Hoeveel mensen? Voor groepen groter dan tien personen is het
handig om kleinere groepjes te maken. Zo kan iedereen meedoen.

- Wat doet de gespreksleider? De leider zorgt ervoor dat iedereen
kan spreken, luisteren en stil kan zijn. Nodig iedereen uit om zijn
of haar mening te delen, maar forceer dit niet. Laat iemand korte
aantekeningen maken van wat er gezegd wordt.

130 Analecta 2024 (69) Bisdom



De opzet van het gesprek
- Zitten in een cirkel: Zorg dat iedereen elkaar kan zien, bijvoorbeeld
door in een kring te zitten.
- Begin met ontsteken van een kaars en Bijbellezing: Steek een
kaars aan en lees een korte tekst over hoop (bijvoorbeeld een citaat
of Bijbelvers). Dit helpt om een rustige sfeer te creéren.

Eerste ronde: Wat betekent hoop voor jou?
1. Stilte: Lees in stilte de vragen en denk hierover na. Je kunt ook
bidden als je dat wilt (5 minuten).
2. Delen: Vertel om de beurt in 2-3 minuten wat hoop voor jou betekent.
De anderen luisteren zonder te reageren.

Tweede ronde: Wat raakt jou in wat je hebt gehoord?
1. Stilte: Denk na over wat je geraakt heeft in de verhalen van de
anderen. Schrijf op wat je belangrijk vond (5 minuten).
2. Delen: Vertel om de beurt wat jou het meest raakte in de verhalen
van anderen (4 minuten per persoon).

Derde ronde: Hoe kunnen we samen hoop verspreiden?

1. Vrij gesprek: Praat samen over hoe jullie hoop zichtbaar kunnen
maken in jullie eigen leven en omgeving. Zorg dat iedereen aan bod
komt.

2. Afronding: Sluit af met een kort gebed (bijvoorbeeld in stilte) en
een gezamenlijk Onze Vader of Weesgegroet.

Tien voorbeeldvragen voor een luistergesprek over hoop

1. Wat betekent hoop voor jou persoonlijk, en hoe verschilt dat van
optimisme of vertrouwen?

2. Kun je een moment in je leven met de groep delen waarin hoop een

verschil maakte? Wie of wat gaf je toen kracht?

Hoe zie jij de rol van geloof in het ontwikkelen van hoop?

4. Wat betekent het idee van ‘eeuwige hoop’ voor jou? Vind je dat
inspirerend of ook wel een lastig concept?

5. Hoe zou jij hoop in actie willen omzetten in jouw leven? Welke
kleine stappen kun je nemen?

98]

Bisdom Analecta 2024 (69) 131



6. Welke voorbeelden van hoopvolle mensen of initiatieven in de
wereld inspireren jou? Wat kun je daarvan leren?

7. Hoe kan een gemeenschap, zoals een vriendenkring of de Kerk, een
bron van hoop zijn? Wat zou er beter kunnen?

8. Hoe kun jij persoonlijk bijdragen aan het geven van hoop aan
anderen, ook binnen deze groep?

9. Wat zijn volgens jou de grootste uitdagingen voor jonge mensen om
hoop te houden in deze tijd? Hoe ga jij hiermee om?

10. Hoe kun je een onderscheid maken tussen echte hoop en valse
beloften, zoals materieel succes of status? Hoe herken je het verschil?

Bijbelcitaten

Deze Bijbelcitaten zijn ontleend aan de bul van paus Franciscus voor het
Heilig Jaar “Spes non confundit” (de hoop stelt niet teleur) en overgenomen
uit de Willibrordvertaling *75 (www.rkbijbel.nl).

Psalm 103, 3-4.8.10-12

Hij die vergeeft wat gij hebt misdreven, Hij die geneest al waar ge aan krank
gaat, Hij die verlost van de groeve uw leven, Hij die u kroont met genade en
erbarmen. Barmhartig de Heer en genadig, lankmoedig, rijk aan ontferming.
Niet naar onze schulden behandelt Hij ons, niet naar onze zonden maakt Hij
het met ons: zo hoog als de hemel is boven de aarde welft zich zijn genade
over wie Hem wil vrezen; zo ver de zonsopgang is van de avond, doet Hjj
verre van ons hetgeen wij misdeden.

Romeinen 5. 5
En de hoop wordt niet teleurgesteld, want Gods liefde is in ons hart uitgestort
door de heilige Geest die ons werd geschonken.

1 Korintiérs 15, 3-5

In de eerste plaats dan heb ik u overgeleverd wat ik ook zelf als overlevering
heb ontvangen, namelijk dat Christus gestorven is voor onze zonden,
volgens de Schriften, en dat Hij begraven is, en dat Hij is opgestaan op
de derde dag, volgens de Schriften, en dat Hij is verschenen aan Kefas en
daarna aan de Twaalf.

132 Analecta 2024 (69) Bisdom



Hebreeén 6, 18-20

Ons, vluchtelingen, sporen ze krachtig aan ons vast te klampen aan de hoop
op het heil. De hoop is het veilige en vaste anker van onze ziel. Zij dringt door
binnen het heiligdom, waar Jezus voor ons als voorloper is binnengegaan, nu
Hij voor eeuwig hogepriester is geworden op de wijze van Melchisedek.

L O 4

In zijn boodschap bij de afkondiging van het Heilig Jaar herinnert paus
Franciscus ons er aan, dat wij als christenen de hoop die door het geloof
in ons leeft juist moeten doorgeven. Daarom vraagt de paus in beweging te
komen om door concrete daden van liefde de hoop te bevorderen in het leven
van onze medemens: gevangenen, zieken, jongeren, migranten, ouderen
en armen (‘Spes non confundit’, nrs. 10-15). Zo kunnen we concreet aan
anderen laten zien en laten merken wat de hoop van de liefde van Christus
ten diepste in ons leven als gelovige mensen betekent en het verschil maakt.

Jakobus 2, 14-18.26

Broeders, wat baat het een mens te beweren dat hij geloof heeft, als hij
geen daden kan laten zien? Kan zo’n geloof hem soms redden? Stel dat een
broeder of zuster geen kleren heeft en niets om te eten, en iemand van u zou
zeggen: ‘Geluk ermee! Houd u warm en eet maar goed,’ en hij zou niets doen
om in hun stoffelijke nood te voorzien - wat heeft dat voor zin? Zo is ook het
geloof, op zichzelf genomen, zonder zich in daden te uiten, dood. Misschien
zal iemand zeggen: ‘Gij hebt de daad en ik heb het geloof.” Dan antwoord ik:
‘Bewijs me eerst dat ge geloof hebt, als ge geen daden kunt tonen; dan zal ik
u uit mijn daden mijn geloof bewijzen.” Zoals het lichaam dood is zonder de
ziel, zo is het geloof dood zonder de daad.

Bisdom Analecta 2024 (69) 133



BOODSCHAP
van paus Franciscus voor “Een uur voor vrede” in Den Haag
8 mei 2024

APOSTOLISCHE NUNTIUS IN NEDERLAND
N. 411/2024

Den Haag, 8 mei 2024
Excellentie,

Onder verwijzing naar uw brief van 18 april jl. met het verzoek om een
speciale boodschap van de Heilige Vader voor de gebedsbijeenkomst “Een
uur voor vrede” die op 10 juni 2024 in de “St Jakobuskerk™ in Den Haag zal
plaatsvinden, heb ik het genoegen u bijgaand bericht van de Heilige Stoel te
doen toekomen.

DE HOOGEERWAARDE JOHANNES VAN DEN HENDE BISSCHOP
VAN ROTTERDAM

VOORZITTER VAN DE BISSCHOPPENCONFERENTIE VAN
NEDERLAND

ZIJNE HEILIGHEID PAUS FRANCIS STUURT HARTELIJKE GROETEN
EN GOEDE WENSEN NAAR ALLEN DIE BIJEEN ZIJN VOOR HET
GEBEDSINITIATIEF “EEN UUR VOOR VREDE” DAT OP 10 JUNI 2024
IN DE ST. JAKOBUSKERK IN DEN HAAG ZAL PLAATSVINDEN.
INDACHTIG DE MILJOENEN MENSEN OVER DE HELE WERELD,
VOORAL DE MEEST KWETSBAREN, DIE GETROFFEN ZIJN DOOR
DE TRAGEDIE VAN GEWAPENDE CONFLICTEN, VERENIGT ZIJNE
HEILIGHEID ZICH GEWILLIG MET DE GEBEDEN VOOR DE VREDE.
ZICH OOK BEWUST VAN HET FEIT DAT DEZE GEBEURTENIS
PLAATSVINDT TIJDENS HET BEZOEK AAN NEDERLAND VAN DE
RELIEKEN VAN DE HEILIGE THERESE VAN LISIEUX, VERTROUWT
HIJ DIT INITIATIEF TOE AAN DE VOORSPRAAK VAN DE “KLEINE
BLOEM”, WIENS EENVOUDIGE MAAR DIEPGAANDE VOORBEELD
ONS AANMOEDIGT TE VERTROUWEN OP DE VOORZIENIGHEID
VAN GOD EN ZIIN GODDELIJKE LIEFDE IN ONS LEVEN TE
OMARMEN, EN ONS ZO DE WEG WIJST NAAR BLIJVENDE VREDE.

134 Analecta 2024 (69) Bisdom



AAN ALLEN DIE DEELNEMEN, IN HET BIJZONDER JONGEREN,
GEEFT DE HEILIGE VADER VAN HARTE ZIJN ZEGEN ALS EEN
SMEEKBEDE VAN SERENITEIT EN HOOP OP DE HEER.

KARDINAAL PIETRO PAROLIN STAATSSECRETARIS

Met mijn biddende beste wensen voor uw bisschoppelijk dienstwerk,
Paul Tang

Ap. N.

Zijne Excellentie

Mgr. Johannes van den Hende Bisschop van Rotterdam
ROTTERDAM

Bisdom Analecta 2024 (69) 135



INFORMATIEBRIEF
AVG en Checklist AVG
4 juni 2024

Rotterdam,
Geacht parochiebestuur,

In mei 2018 trad de Algemene Verordening Gegevensbescherming (AVG) in
werking. Voor veel bestuurders van instellingen was dit een aanleiding om
scherper te kijken naar de manier waarop wordt omgegaan met het verwerken
van persoonsgegevens. Parochies houden de R.-K. Ledenadministratie en de
sacramentenregistratie in de kerkelijke registers bij. Hierdoor vervullen zij een
belangrijke rol bij de waarborging van wettelijke rechten en verplichtingen.

In deze brief wordt aandacht gevraagd voor drie belangrijke onderwerpen die
de verwerking van persoonsgegevens betreffen, namelijk het verstrekken van
informatie bij het doopsel, het verwerken van een verzoek tot uitschrijving
en het bijhouden van de kerkelijke registers.

Bij deze brief vindt u daarnaast een checklist om te toetsen hoe de
implementatie van de AVG er binnen uw parochie voor staat.

Het vertrekken van informatie aan de (ouders van de) dopeling:

Door het ontvangen van het doopsel wordt iemand opgenomen in de Rooms-
Katholieke Kerk. Er vindt daarna een registratie van persoonsgegevens plaats
in de kerkelijke ledenadministratie (DocBase) en het kerkelijke register
(doopboek). De persoonsgegevens die nodig zijn voor de registratiec worden
ontvangen van de (ouders van de) dopeling via het doopformulier.

Het is noodzakelijk om de (ouders van de) dopeling te informeren over
de verwerking van persoonsgegevens na het doopsel. Een verzuim in
de informatievoorziening kan de parochie worden verweten in geval
van een klacht. Aan de informatieplicht kan worden voldaan door op het
doopformulier een duidelijke verwijzing op te nemen naar de website www.
rkkerk.nl/avg. Aldaar is een aparte informatiepagina beschikbaar over de
verwerking van persoonsgegevens na het doopsel. Gebruik daarom voortaan
het model-doopformulier dat te downloaden is op www.rkkerk.nl/avg.

136 Analecta 2024 (69) Bisdom



Verwerking van een verzoek tot uitschrijving:

Elke parochie krijgt met enige regelmaat te maken met een verzoek tot
uitschrijving en/of het verwijderen van gegevens. De parochie van de
woonplaats van de betrokkene is verantwoordelijk voor de zorgvuldige
behandeling van het verzoek.

Uit een analyse blijkt dat de meeste AVG-klachten voortkomen uit het feit dat
uitschrijvers geen of onvoldoende begrijpelijke informatie ontvangen over
de status c.q. voortgang van de behandeling van het uitschrijfverzoek. Dat is
jammer en kan eenvoudig worden voorkomen. Door de verzoeker een korte
ontvangstbevestiging te sturen per e-mail en hem of haar daarna over de
afronding van het verzoek te informeren, worden veel klachten voorkomen.

In het bericht na afronding van het verzoek wordt eenvoudig gemeld dat de
procedure ‘In- en Uitschrijven - Rooms-Katholieke Kerk Nederland’ (rkkerk.
nl: https://www.rkkerk.nl/kerk/kerkprovincie/in-en-uitschrijven/) is gevolgd,
een aantekening in het doopregister is gemaakt en dat meer informatie
over de verwerking van persoonsgegevens na uitschrijving te vinden is op
www.rkkerk.nl/avg.

Voor de volledigheid wordt opgemerkt dat de wijze waarop de uitschrijving
door de ledenadministrateur van de parochie digitaal wordt verwerkt
in DocBase te vinden is in DocBase onder ‘Ol.instructies’ tabblad
‘Documentatie’.

Het bijhouden van de kerkelijke registers (bijv. doopboeken)

Het bijhouden van de parochieboeken is een kerkrechtelijke verplichting.
De pastoor is eindverantwoordelijk voor het bijhouden van de kerkelijke
registers. Via deze brief wordt aandacht gevraagd voor het bijhouden van de
juiste sacramentenregistratie en hierbij strikt het kerkrechtelijke format van
het doopboek te volgen.

Het registreren van een adres, telefoonnummer of andere persoonsgegevens
in de kolom ‘notanda’ (opmerkingen) is niet toegestaan.

Tot slot

Deaandachtindeparochie voorde zorgvuldige omgang metpersoonsgegevens
is een blijvend aandachtspunt. De bijgevoegde checklist-AVG is bedoeld als
hulpmiddel voor parochies bij het beoordelen van de eigen werkwijze. Aarzel

Bisdom Analecta 2024 (69) 137



niet om bij vragen over de verwerking van persoonsgegevens contact op te
nemen met de AVG-contactpersoon van het bisdom avg@bisdomrotterdam.
nl of de functionaris gegevensbescherming via fgledenadministratie@rkk.nl
Met vriendelijke groet

mr J.C.G.M. Bakker

Algemeen Econoom

Bijlage: Checklist AVG

AV G-Checklist voor R.-K. Parochies

ZORGVULDIGE VERWERKING PERSOONSGEGEVENS IS EEN
VOORTDUREND AANDACHTSPUNT

Als het om het gegevensbeheer gaat, hebben de parochies van de Rooms-
Katholieke Kerk misschien wel de belangrijkste rol. Parochies moeten ervoor
zorgen dat het beheer van hun lokale ledenbestand op orde is en eventuele
vragen van hun leden hierover afthandelen. Kerkleden mogen erop vertrouwen
dat er correct wordt omgegaan met hun gegevens. Daar moeten parochies dus
voortdurend alert op zijn. Deze checklist helpt daarbij.

Q Algemeen Reglement
Bescherming Persoonsgegevens
Parochies

Het  parochiebestuur en  de
medewerkers/vrijwilligers zijn op de
hoogte van het Algemeen Reglement
dat te vinden is op www.rkkerk.nl/
avg. Door de verantwoordelijkheden
te kennen, is duidelijk wat er wel/niet
verwacht wordt.

Q Persoonsgegevens en
Doelbinding

De parochie
persoonsgegevens alleen met een
gerechtvaardigd doel dat past bij het
parochiewerk. Dat doel is specifiek
en vooraf uitdrukkelijk omschreven.
Gegevens die voor een specifiek doel
verzameld zijn, worden niet daarna
ook voor een ander doel gebruikt.

verzamelt

138 Analecta 2024 (69)

Bisdom




Q Contactgegevens en
bereikbaarheid

Op de website van de parochie staat
actuele contactinformatie. Tijdens de
openingsuren is er bezetting aan de
telefoon en/of bereikbaarheid via
de e-mail.

Q Persoonsgegevens en

dataminimalisatie
Er worden zo min mogelijk
persoonsgegevens  verzameld, in

afstemming met het doel waar ze
voor nodig zijn.

Q Privacyverklaring op de
parochiewebsite

Een model-privacyverklaring is te
vinden op www.rkkerk.nl/avg. De
verklaring wordt gecontroleerd en
aanpast aan de werkwijze in de
parochie. De privacyverklaring is op
de site van de parochie gepubliceerd.

Q Aandacht voor mogelijke
datalekken

U weet wat u moet doen in geval van
een vermoeden van een datalek. U
raadpleegt het
Datalekken op www.rkkerk.nl/avg

themadossier

Q Kennis en expertise
ledenadministrateurs

De ledenadministrateurs zijn bekend
met de procedures voor in- en
uitschrijving van nieuwe leden.

Q Vragen bij zorgen of twijfel

U neemt contact op met de AVG-
contactpersoon van het bisdom of
fgledenadministratie@rkk.nl

Q Aandacht voor mensen met
vragen of klachten

Mensen met vragen of klachten
krijgen tijdig (binnen 14 dagen) een
schriftelijk antwoord in eenvoudige
en begrijpelijke taal.

Q Aanmelden voor AVG-
nieuwsberichten

U blijft op de hoogte via de AVG-
nieuwsbrief van www.rkkerk.nl/
contact/nieuwsbrieven/

Q In- en uitschrijvende leden
Nieuwe en voormalige leden worden
schriftelijk geinformeerd over de
verwerking vanhunpersoonsgegevens
(hierbij wordt verwezen naar de
informatie op www.rkkerk.nl/avg )

Q Bewaren, vernietigen of
archieven? U verwijdert
persoonsgegevens, zodra die niet
langer nodig zijn voor het
oorspronkelijke doel waarvoor ze
zijn verzameld.

Bisdom

Analecta 2024 (69) 139




INFORMATIEBRIEF
AVG
17 december 2024

Rotterdam,
Geacht parochiebestuur,

Als medebeheerder van de R.-K. Ledenadministratie draagt elke parochie de
zorg voor de bijzondere persoonsgegevens van een groot aantal parochianen.
Sinds de inwerkingtreding in 2018 van de privacyregels die we kennen
onder de naam AVG (Algemene Verordening Gegevensbescherming) is er
meer aandacht voor de rechten van betrokkenen en de verplichtingen van
verwerkingsverantwoordelijken.

In deze brief vragen wij uw aandacht voor twee onderwerpen die verband

houden met de AVG. Beide onderwerpen zullen hieronder worden toegelicht.

Het gaat om

i. alertheid bij vrijwilligers en medewerkers op beveiligingsincidenten en
datalekken;

ii. een zorgvuldige verwerking van verzoeken tot uitschrijving en klachten.

Beveiligingsincidenten en datalekken

De ledenadministratie wordt bijgehouden in DocBase. Het parochiebestuur
is verantwoordelijk voor het bijhouden van een lijst van de personen die
toegang hebben tot de R.-K. ledenadministratie en uit hoofde van welke rol/
functie zij toegang hebben. Het be€indigen van die rol of functie betekent
dat de toegang onmiddellijk moet worden beé€indigd. De aanmelding en
afmelding van de accounts verloopt via [PAL (Interdiocesaan Platform voor
Automatisering en Ledenadministratie).

Beveiliging van gegevens moet daarnaast ondersteund worden door te
zorgen voor het volledig uitloggen uit DocBase na het werk en gebruik
van een computer met een veilige internetverbinding en de noodzakelijke
beveiligingssoftware. Zorg er ook voor dat de router beveiligd is met de
laatste update. Kijk voor meer informatie en praktische tips op: https://
veiliginternetten.nl/

Een belangrijke taak is om vrijwilligers en medewerkers die toegang hebben

140 Analecta 2024 (69) Bisdom



tot DocBase alert te houden op het signaleren van beveiligingsincidenten
en datalekken. Informeer daarom regelmatig alle betrokkenen en vestig
de aandacht op de relevante onderwerpen. Denk daarbij aan: onverwachte
meldingen en pop-ups; niet kunnen uitloggen; langzaam of vreemd gedrag
van het systeem; onverklaarbare wijzigingen in gegevens; toegang van
onbekende gebruikers.

Melden van incidenten en mogelijke datalekken waarbij DocBase betrokken
is, gebeurt altijd na onderzoek waarbij IPAL en de AVG-contactpersoon van
het bisdom betrokken zijn.

Meld het incident door het indienen van ticket bij de IPAL-helpdesk en
neem contact op met Lianne Remkes: info@lIpal.nu in haar rol van AVG-
contactpersoon van het bisdom:

Marieke Wijnbeld: AVG@bisdomrotterdam.nl

Na onderzoek wordt in overleg met de deskundigen en het bisdom besloten
of er een melding moet worden gedaan bij de Autoriteit Persoonsgegevens.
Het bisdom assisteert bij het maken van de melding.

Verzoeken tot uitschrijving en klachten

In de decembermaand en rond de Actie Kerkbalans zijn er relatief veel
verzoeken tot kerkverlating. De parochie van de woonplaats van de
betrokkene is de behandelaar van het uitschrijfverzoek.

Voor uitschrijfverzoeken geldt dat een goede en heldere communicatie met
de betrokkene belangrijk is. De meeste klachten ontstaan doordat mensen
lang niets horen en/of geen bericht ontvangen dat hun verzoek is behandeld
en afgerond. De uitschrijfprocedure ligt onder een vergrootglas. Daarom
vragen we om extra aandacht voor dit onderwerp en een tijdige behandeling
van verzoeken.

Indien iemand vraagt uit het doopregister verwijderd te worden, gebruikt u
het standaardantwoord dat u vindt op de website: https://www.rkkerk.nl/avg/
verwerking-van-persoonsgegevens-bij-uitschrijving-kerkverlating/

Indien een verzoeker zijn verzoek om uit het doopboek geschrapt te

worden aanhoudt en zich bijvoorbeeld beroept op het recht van bezwaar,

Bisdom Analecta 2024 (69) 141



neem dan tijdig contact op met de functionaris gegevensbescherming (FG)
via fgledenadministratie@rkk.nl. Samen met de FG kan worden bekeken
hoe de betrokkene verder geinformeerd kan worden. Hiervoor is ook een
standaardantwoord beschikbaar.

Tot slot

Veel informatie over het onderwerp gegevensbescherming is te vinden
op www.rkkerk.nl/avg. U kunt u daar ook aanmelden voor de AVG-
nieuwsberichten om direct per e-mail op de hoogte te blijven. Bij vragen
over deze brief kunt u contact opnemen met ondergetekende of uw vraag
stellen aan de FG via fgledenaminstratie@rkk.nl

Met vriendelijke groet,

mr J.C.G.M. Bakker
Algemeen Econoom

142 Analecta 2024 (69) Bisdom



HOMILIE
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij WJD@Home, St. Clemens kerk
op Ameland, 28 januari 2024

Deuteronomium 18, 15-20; 1 Korintiérs 7, 32-35; Marcus 1, 21-28

Broeders en zusters, jullie die naar Ameland zijn gekomen voor dit weekend,
en broeders en zusters parochianen die altijd hier zijn en de parochie vormen
van Ameland. Ik weet niet of het u is opgevallen de laatste weken in de
media, maar je wordt doodgegooid met reclame over vakantiereizen. Heb je
al je bestemming bepaald? Wordt het backpacken, wordt het ver weg met het
vliegtuig of vijf dagen bewegingsloos in een resort in een stoel liggen? Wat
wordt je bestemming? En er wordt zelfs nog bij gezegd: mis je bestemming
niet.

Ik moet zeggen dat ik het woord bestemming voor een vakantiereis wel een
beetje zwaar vind. Want je bestemming als christen heeft een veel bredere,
rijkere betekenis. Waar ga je in je leven naar op weg? Dan is de bestemming
van je hele leven, van je geboorte tot aan het graf, eigenlijk de belangrijkste
focus.

De apostel Paulus zegt het al: waar zijn jullie op gericht als je ongehuwd
bent, als je gehuwd bent? En trek die twee ook niet te veel uit elkaar.
Als je geen gezin hebt, kun je misschien meer aandacht besteden aan de
dingen van de Heer, gefocust blijven op je toekomst. En ook als je getrouwd
bent en voor kinderen zorgt, is dat in je roeping een manier om de focus op
de Heer gericht te houden.

Je bestemming ligt niet in een resort. Je bestemming, hoe pijnlijk misschien
ook, ligt zelfs niet op Ameland. Want je levensbestemming heeft te maken
met God. Het is belangrijk om te beseffen dat God niet alleen maar afwacht
of wij Hem weten te bereiken. Dat God niet alleen maar kijkt en het Hem zal
benieuwen of wij die bestemming ook vasthouden. Nee, want wat er gebeurd
is, dat horen we in het evangelie: God is mens geworden om met ons onze
weg te gaan in het leven op aarde. God is mens geworden om als pelgrim
ons leven te delen. De Schrift zegt: Jezus is in alles aan ons gelijk geworden,
behalve in de zonde. Dat is toch wel een groot verschil. De Heer heeft niet
gezondigd. De Heer heeft zelfs geen verlangen om te zondigen. En wij die

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 143



onderweg zijn, en een hele belangrijke bestemming hebben om het eind van
ons leven God te ontmoeten, kunnen onderweg altijd schipbreuk leiden.
Alleen maar met je vakantiebestemming bezig zijn, of met dingen waar je
carriere mee maakt, dingen die alleen met je eigen plannen en planning te
maken hebben; de Heer vraagt om te midden van dit alles de rode draad van
zijn roeping niet te vergeten.

Als we vandaag hier de eucharistie vieren en stil zitten, staan en knielen, zijn
we nog steeds onderweg. Want als het goed is, ben je vanaf het begin van je
leven tot het einde, zeker in je hart onderweg. Het Tweede Vaticaans Concilie
heeft het al gezegd (Gaudium et spes) dat God vanaf het eerste begin met ons
een dialoog aangaat in ons hart om ons uit te nodigen te leven in het licht van
zijn liefde.

We horen in het evangelie dat Jezus op reis is. Hij trekt rond. Zijn doel is om
zoveel mogelijk mensen te bereiken. Aan de ene kant door zijn woorden, zijn
prediking. En we horen hoe ze onder de indruk zijn: met wat een gezag horen
wij Hem spreken. Maar naast zijn woorden is Hij ook lemand die tekens
stelt van genezing, van vergeving. Ook dat hoort bij zijn verkondiging. Geen
genezing en vergeving om applaus te oogsten. Maar die tekenen van genezing
en vergeving en ook van duiveluitdrijving zijn er om te onderstrepen dat God
liefde is.

Ga met de Heer op weg, zegt het evangelie. Wie met Jezus op weg gaat,
heeft de rode draad van zijn roeping te pakken en houdt de focus op onze
toekomst met God. Het evangelie heeft iets heel bijzonders verteld. Want wie
zijn de mensen, wie zijn de personen die het eerst in de gaten hebben wie
Jezus is? Dat zijn niet de gewone mensen die met Hem meegaan. Misschien
zelfs de goedwillende mensen niet meteen, al vragen ze zich wel af: wie is
Hij toch dat Hij met zoveel gezag spreekt en zijn woorden zo nieuw zijn en
zijn boodschap zo vol liefde? De eerste die merken wie Jezus is, de eerste
die doorhebben wat Hij komt doen dat zijn de boze geesten. En die beginnen
ook in het evangelie van vandaag te schreeuwen: Jezus van Nazareth, wat
hebt Gij met ons te maken? Ge zijt gekomen om ons in het verderf te storten.
We weten wie U bent: de heilige Gods. Boze geesten, broeders en zusters,
de medewerkers van de duivel, weten maar al te goed wat Jezus op aarde
is komen doen. Boze geesten die mensen kunnen belasten en beinvloeden,
weten heel goed dat de weg van Jezus een weg van liefde is. En zij zijn de

144 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



eerste om dat ook te erkennen: Gij zijt de heilige Gods. Maar ze hebben niet
de wil om mensen op die weg te bemoedigen of ze naar Jezus toe te brengen,
ook al weten die boze geesten exact wie Jezus is. Al weten ze precies wat Hij
komt doen. Ze willen juist het tegenovergestelde. Immers de duivel en zijn
medewerkers hebben niet gekozen voor de liefde en om God te dienen, maar
voor onderdrukking, afleiding en haat.

Het is heel bijzonder dat juist die boze geesten dus van zich laten horen,
terwijl de mensen die van goede wil zijn nog denken: wie is Hij toch? Boze
geesten, de medewerkers van de duivel blijven actief, en bij tijd en wijle zijn
die misschien wel meer actief dan de kinderen van het licht. Ook in onze tijd
zie je veel mensen niet kiezen voor het goede, niet volharden op de weg van
de liefde en het toch zoeken in haat en vergelding. Maar als je daarvoor kiest,
zegt het evangelie, dan gooi je als mens jezelf wel heel ver weg. Want we zijn
gemaakt naar Gods beeld en gelijkenis en Jezus is in deze wereld gekomen
om opnieuw te laten zien dat die liefde van God voor ieder van ons bestemd
is. Kies je voor Hem, voor de focus op zijn toekomst? Of kies je voor het
kwaad en de focus op alleen je eigen plannen?

Jezus laat het daar niet bij. Hij zegt niet: Ik zal wel zien wie hier het sterkste
is. Nee, Hij zegt: zwijg, stil. En Hij drijft zelfs boze geesten uit. Het kwaad
in onze wereld, broeders en zusters, de haat, de duivelse machten, mogen
dan misschien wel sterk zijn. Maar ze hebben nu al niet meer de kans om te
winnen, want Jezus is zijn weg met ons gegaan. Ook al werd Hij gekruisigd.
Hij heeft ons niet losgelaten en werd gekruisigd om onze zonden. Hij stierf
omwille van ons, maar na zijn sterven is Hij opgestaan uit de dood en kwam
Hij bij zijn leerlingen en Hij zei: vrede zij met jullie. Want zijn liefde, zijn
vrede gaat door. Wat God belooft, wat God voor ogen staat, dat verdwijnt
niet. En daarmee moet de kwade macht en moet de duivel nu al erkennen
dat hij verloren heeft. En dat is belangrijk voor ons als christenen. Aan de
ene kant om de focus te houden dat je bestemming bij God ligt en dat je nu
al in dit leven in die liefde mag staan in wat je zegt en wat je doet, als je
elkaar dient en voor elkaar zorgt en ook anderen tot die nieuwe stap durft
uit te nodigen. En aan de andere kant is er ook de grote uitdaging om niet
ontmoedigd te raken, om niet te zeggen: het houdt op, ik ben uitgegleden, het
wordt toch niks meer... Want dat is opnieuw toegeven aan de verliezer van
deze wereld. De loser van alle losers, het kwaad en de kwade macht.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 145



En zo zijn wij pelgrims van hoop. Aan de ene kant, omdat God een fantastische
tockomst met ons heeft. Wij mogen daarin groeien en meer worden: de
kinderen die op Hem lijken. En de andere kant mogen wij wegblijven van
ontmoediging en van teleurstelling, want die houden ons alleen maar af
van het goede dat God ons gunt. Mogen wij in deze eucharistieviering nu
de kracht krijgen om met de Heer op weg te gaan door te bidden, door de
Schrift te lezen, door elkaar vast te houden in geloof, door de sacramenten
te vieren en goed te doen. Je kunt nooit te veel goede dingen doen. Mogen
we bemoedigd worden en ons niet door het kwaad laten leiden. En ook als
we zelf weer eens woorden spreken die scherp zijn of tegen de liefde ingaan,
laten we dan zeggen: zwijg, stil. De liefde van God en zijn toekomst, dat is
de beste bestemming die je kunt kiezen. Meer dan alle vakanties, meer dan
alle plannen is God nu al onze toekomst. Amen.

146 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



HOMILIE
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Chrismamis, HH. Laurentius
en Elisabeth Kathedraal, Rotterdam, 27 maart 2024

Jesaja 61, 1-3a, 6a, 8b-9; Apokalyps 1, 5-8; Lucas 4, 16-21

Broeders en zusters, geweldig dat u vandaag met zovelen bent gekomen.
De stad Rotterdam is niet altijd zo makkelijk binnen te komen en te bereiken.
Maar u heeft het gewaagd en u bent met velen uit het hele bisdom. Ik heb
mensen gezien uit het westen en het oosten, uit het noorden en het zuiden
van ons bisdom. We vieren hier samen als Kerk van Rotterdam op weg naar
Pasen de chrismamis. Het heeft al gauw iets feestelijks en ook al gauw iets
plechtigs. Maar we mogen niet vergeten dat we samen komen rond de Heer die
helemaal niet een plechtigheid tegemoet ging toen Hij zijn lijdensweg begon.
En dat hebben we goed voor ogen gehad, want toen we ons openingslied
zongen, ging het over Christus die zijn lijden heeft in vrijheid aanvaard, zijn
lijden en sterven onderging omwille van ons. Een lange weg, waar wij ook in
de afgelopen Veertigdagentijd over nagedacht hebben. En op Palmzondag al
hebben wij stilgestaan bij zijn lijdensweg, na eerst zijn intocht in Jeruzalem
te hebben herdacht.

Het is vandaag een plechtigheid, maar toch ook weer niet zo feestelijk, omdat
we weten dat de Heer voor ons een lijdensweg is gegaan. We zijn tegelijkertijd
niet zonder vreugde en dankbaarheid, omdat we tevens weten in geloof dat
zijn lijden niet het eind is, dat zijn bloedig kruisoffer niet het einde betekende
van zijn liefde en van zijn barmhartigheid. Eigenlijk moeten we zeggen,
hoe groot wij onszelf ook zouden maken en hoe plechtig onze plechtigheid
ook is, dat we verzameld zijn rond Gods Zoon, die vooral zichzelf klein
maakte en die nederig is geworden. Hij heeft zichzelf niet vastgeklampt aan
de gelijkheid met God, zo zegt de Filippenzen brief. Hij heeft het bestaan
van een slaaf, van een dienaar op zich genomen (Filippenzen 2, 6-11). In dit
besef beginnen we morgen Witte Donderdag met de Heer die bij het laatste
avondmaal, als zijn uur gekomen is, zijn leerlingen de voeten wast. Hij gaat
door de knieén omwille van zijn leerlingen. En Hij zegt vervolgens: doe gij
evenzo (Johannes 13, 1-15).

Deze plechtigheid is er, omdat we de Heer mogen toebehoren die zich klein
maakt omwille van ons. En als er al iets van triomf is als je deze viering

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 147



samen beleeft, dan is dat niet omdat het op eigen kracht gebeurt en zeker
ook niet omdat we zelf daarvoor hebben gezorgd. Want de Heer heeft ons
verlost door zijn kruisdood en verrijzenis. Heel bescheiden is de Heer.
Als Hij voor Pilatus staat, dan schreeuwt Hij niet terug. Als Hem verwijten
worden gemaakt, gaat Hij niet daar fel tegenin (1 Petrus 2, 21-23). En als
Hij aan het kruis hangt, zegt Hij niet met zijn laatste krachten: Ik krijg
jullie nog wel. Maar Hij zegt: vergeef het hun, want ze weten niet wat ze
doen (Lucas 23, 34). Het kan, broeders en zusters, dat we aan de ene kant
rechtop staan en fier zijn op ons geloof en de vreugde voelen dat de Heer
ons liefheeft en dat we tegelijkertijd nederig blijven en klein, zoals de Heer
zelf nederig en klein is geweest.

Heel bijzonder mogen we vandaag de olién zegenen en het chrisma
wijden. De olién gebruiken we voor de viering van de sacramenten. Dat is
misschien wel de eerste manier om nederig en klein te blijven, terwijl we
ons geloof en onze vreugde niet loslaten. Want de sacramenten zijn maar
hele eenvoudige tekenen. De doop, met water en de zalving met chrisma.
De viering van het vormsel, waarin je bevestigd wordt in de gaven van
de Geest door handoplegging en gebed en zalving. En de eucharistie,
met schamele stukjes brood en een heel klein beetje wijn, waarin wij de
grootheid van de Heer mogen zien: de gekruisigde en verrezen Heer komt
bij ons met zijn lichaam en bloed. En ook de andere sacramenten helpen
ons om nederig te blijven. Bij het huwelijk beloven man en vrouw elkaar:
ja, ik ben trouw en ik wil je liethebben heel mijn leven. Dat gebeurt altijd
in het besef dat het met de kracht van de Heer is en zijn liefde, dat je die
opdracht, die belofte pas kunt vervullen. En als het gaat om de wijding tot
diaken, priester of bisschop is het ook dan niet van: hier ben ik, laat mij
maar even. Nee, het is: hier ben ik, Heer, uw wil te doen is mijn vreugde
(cf. psalm 40, 8-9). En ik heb nog nooit iemand meegemaakt die met grote
overmoed vroeg om de ziekenzalving, iemand is vaak dan erg bewust bezig
met zijn eigen zwakheid, beperkte gezondheid en het leven hangt vaak
maar aan een heel klein draadje. Ook dan heb je als mens niet zoveel te
vertellen (cf. Jakobus 5, 14-16).

En zo zijn de sacramenten, net als onze Heer, tekens die nederig en klein
stemmen, maar die ons wel uitnodigen tot vreugde en vrede, omdat het de
Heer is die bij ons komt in deze sacramenten. Gregorius de Grote, zegt het
al, dat in de sacramenten het leven van onze Heer wordt voortgezet. Dat

148 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



we in de sacramenten die we vieren het leven van de Heer in ons midden
mogen ontvangen en mogen doorgeven.

In alle nederigheid, maar met gepaste trots vieren wij deze chrismamis,
waarin we de olién wijden. We vragen daarbij de priesters in ons midden
om hun gelofte te vernieuwen. Ooit met olie gezalfd, zijn zij nog meer
met de Heer verbonden dan voorheen en zullen ze ook steeds aan die Heer
verantwoording afleggen. Ze zullen kracht vragen en vergeving vragen, ze
zullen hun beloftes vernieuwen met heel hun hart. En als u daarnaar kijkt,
broeders en zusters hier in de kerk, denk dan niet: heel goed, het werd
een keer tijd om hen zo bij elkaar te zien. Weet dat u zelf in de paasnacht
wanneer we water zegenen, ook als gedoopte gevraagd wordt om opnieuw
uw verbond met de Heer te bezegelen met: ik geloof.

Hier in de kerk zijn ook veel mensen die dit jaar met Pasen opgenomen
worden in de gemeenschap van de Kerk en ons geloof. Dit jaar zijn er meer
dan honderd volwassenen die bisdombreed opgenomen worden door het
doopsel, het vormsel en de eucharistie. Of die reeds gedoopt zijn en nu
door de eucharistie en het vormsel in de Kerk volledig worden opgenomen.
Ook deze mensen, waarvan ik er veel heb gezien de afgelopen weken,
doen dat niet met overmoed. Maar zij zeggen: wat geweldig dat ik de Heer
gevonden heb, dat Hij mij gevonden heeft en dat ik mag delen in zijn leven.

Broeders en zusters, er is nog een werk van nederigheid dat met deze
chrismamis is verbonden. We hebben levensmiddelen meegebracht
voor mensen die het leven soms moeilijk vinden door armoede en door
eenzaamheid. Met al die gaven die straks bij de offerande naar voren
komen, mogen wij zeggen: ook dat is een deel van onze werkelijkheid. In
onze plechtigheid is er ruimte voor caritas en mededogen.

Ik ben heel blij dat u er bent, maar tegelijkertijd is het altijd weer
onze opdracht om niet te groot te worden, maar om klein te blijven in
verbondenheid met de Heer (cf. 1 Petrus 5, 6). Om niet uit te pakken alsof
alles van onszelf afthangt, maar heel dicht bij het evangelie te blijven. En
dan ook te zeggen dat het ons vaak niet lukt om ten volle dat evangelie te
leven en te getuigen. Daarom ook is er deze dagen volop gelegenheid om
het sacrament van boete en verzoening te ontvangen. Want de Heer die ons
ontvangt in onze kleinheid gaat niet op onze nek staan, jaagt ons niet naar

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 149



buiten, maar Hij zal ons in zijn armen sluiten en ons opnieuw zijn vrede
schenken (cf. Lucas 15, 11-32).

Vandaag is het dus een bijzondere viering die we met velen mogen beleven
als een samenzijn rond de Heer, die gekomen is om te dienen in plaats van
gediend te worden (cf. Matteus 20, 26-28). Dat doen we samen op vele
plaatsen in de wereld. De paus zal als bisschop van Rome de oli€n wijden. In
de afgelopen dagen waren al bisdommen die de chrismamis hebben gevierd.
We zijn samen onderweg als een wereldwijde Kerk. Het is goed om daarbij
te beseffen hoe zwaar veel mensen in onze wereld het op dit moment hebben
door oorlog en geweld, door strijd, door groot verdriet, verlies en onzekerheid.
Ook dat overschreeuwen we niet als we hier plechtig samenkomen. Want als
iemand weet heeft van allen die lijden en die sterven, als iemand weet heeft
van allen die gebukt gaan onder verdriet en zorgen, dan is het Jezus zelf wel
die gekomen is om ons te verlossen. En als wij het zouden vergeten, de Heer
vergeet hen nooit. Sterker nog, Hij heeft zich ¢én gemaakt met hen door zelf
het lijden te aanvaarden en in alle vrijheid op zich te nemen (cf. Hebreeén 4,
14-16). Zijn liefde werd met kwaad beantwoord, zijn vriendschap met haat
en afwijzing. En zo, broeders en zusters, vieren wij deze chrismamis met
vele mensen in heel verschillende omstandigheden.

We hebben ook de opdracht om naar buiten te gaan, ons niet zo klein te
maken dat we niet meer uit onze kerkbank komen en niet meer van ons
laten horen. Nee, we worden aan het eind van deze viering uitgezonden om
met de grote gave van de Heer in ons hart ook te delen met anderen die op
zoek zijn naar God, te delen met anderen die gebrek hebben aan liefde, te
delen met anderen die niet weten waar ze het moeten zoeken in hun ellende
en eenzaamheid.

En zo is een bescheiden Kerk en zijn kleine mensen niet een tegenspraak
met onze missionaire opdracht. Als we klein zijn, maar sterk van de Heer
getuigen, zijn we misschien wel veel meer toegankelijk voor de vragen
van anderen. En wanneer we onszelf niet op de borst kloppen, maar eerder
vertellen wat in ons hart leeft, worden we misschien wel veel eerder
gehoord en serieus genomen. We hoeven niet nog harder te schreeuwen
dan de groten der aarde. Niet nog grotere podia te maken dan velen in onze
wereld al trachten te bereiken. Want ons fundament is Christus (cf. psalm
118, 22-23). Dat is niet wereldvreemd, maar een boodschap midden in de

150 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



wereld. En het is niet los van alles wat onze wereld meemaakt. Steeds
opnieuw mogen wij herinnerd worden aan de liefde van Christus, die zelfs
door de dood aan het kruis niet gedoofd is, maar die sterker nog met het
vuur van Pinksteren aan ieder van ons wordt gegeven.

Zo, broeders en zusters, mogen wij deze dagen op weg naar Pasen vieren.
Groot gaan op de gaven die de Heer ons schenkt. Maar bescheiden zijn
waar het gaat om het besef dat alles van Hem komt. Sterk staan in de
overtuiging dat wij een opdracht hebben om te verkondigen in liefde. Niet
voor niets zeggen wij bij veel plechtigheden: moge de Heer die het goede
werk in u begonnen is het ook voltooien (cf. Filippenzen 1, 6). Ik hoop dat
u de komende dagen actief deelneemt aan de verschillende vieringen tot en
met het paasfeest. En dat u opnieuw mag beseffen dat de Heer u nodig heeft
voor zijn werk in onze wereld. We mogen ons met zijn woord, in kracht van
de Geest en met de viering van de sacramenten gesterkt weten, opgebouwd
weten door de Heer. En we mogen laten zien dat zijn goedheid in ons leeft.
Dat zijn liefde in ons brandt. En dat zijn hoop in ons niet is gedoofd, maar
zelfs in onze tijd nog kan groeien en kan stralen (1 Petrus 3, 15). Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 151



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de eucharistieviering bij de
ontvangst reliecken H. Bernadette, HH. Laurentius en Elisabeth
kathedraal, Rotterdam, 12 april 2024

Handelingen 5, 34-42; Johannes 6, 1-15

Broeders en zusters, wat zijn we een internationale Kerk. Een Kerk met één
geloof, maar vele talen en culturen. Een Kerk met ¢én Heer Jezus die voor
alle mensen zijn liefde wil laten zien. En vanavond als internationale Kerk
mogen wij horen dat Jezus alle mensen wil voeden. We horen in het evangelie
dat Hij een hele menigte mensen heeft verzameld. Ze hebben naar Hem
geluisterd. Ze hebben naar Hem gekeken. En ze konden de liefde zien op
zijn gezicht. Aan het eind van de dag wil de Heer ze niet zomaar wegsturen.
Dat was misschien wel het idee van de apostelen: laat ze zelf maar wat te
eten zoeken. Nee, Jezus wil hen voeden. En met het kleine beetje dat er is,
vijf broden en twee vissen, weet Hij zoveel voedsel aan te bieden dat allen
werkelijk voldoende kunnen eten.

De vermenigvuldiging van het voedsel is niet zomaar om de show te stelen.
Is niet zomaar om alle mensen in bewondering naar Hem te doen kijken.
Maar het is, omdat Hij daarmee laat zien dat de liefde van God, ja dat de
overvloed van Gods liefde voor alle mensen bestemd is. Natuurlijk als de
Heer dat voor ons doet en als dat zijn bedoeling is, de liefde van de Heer gaat
uit naar alle mensen, dan betekent dat niet dat het dan zomaar automatisch
gaat. Als mensen hun hart dicht houden, als mensen hun hart sluiten voor de
liefde van God, dan zal Hij onze vrijheid respecteren. Maar misschien wel
proberen om langzaamaan toch een beetje meer ons hart open te maken.

Het gaat niet vanzelf. We horen het ook in de eerste lezing. Dat de apostelen
en alle mensen die Jezus willen volgen na zijn verrijzenis nog steeds een
moeilijke tijd hebben. Ze worden vervolgd. Ze mogen niet over Jezus praten.
Ze worden gevangengezet. Maar de overheden durven ook niet alles met die
leerlingen te doen. En ze denken: misschien bloedt het vanzelf wel dood. Die
Jezus stierf aan het kruis en als we ze gewoon een tijdje hun gang laten gaan
is waarschijnlijk ook hun enthousiasme wel over. En dan horen we nooit
meer iets van die Jezus. Die zien we nooit meer terug.

152 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Maar, broeders en zusters, ondanks dat het volgen van de Heer moeilijk is
en ondanks dat iedereen zijn hart zelf in vrijheid moet openen, begint dat
evangelie zich toch te verspreiden. En begint de naam van Jezus zich toch in
steeds meer harten te laten horen om tot geloof te komen.

En zo zijn we als christenen al meer dan 2000 jaar onderweg. En was het
eerst een klein groepje daar bij de Middellandse Zee, een klein groepje in
Jeruzalem, inmiddels zijn we als christenen over de hele wereld verspreid.
Dat betekent niet op de eerste plaats dat we trots moeten zijn van: kijk eens,
we zijn overal te vinden. Maar we zouden wel kunnen zeggen: kijk eens hoe
ver die liefde van God gekomen is in al die harten van al die mensen. Maar
je moet je hart natuurlijk wel openen in antwoord op de uitnodiging van de
Heer.

Maria, de moeder van Jezus, heeft ook na Jezus’ dood en verrijzenis steeds
opnieuw met haar gebed de groei van de Kerk ondersteund. En op heel veel
plekken is zij in de loop van de geschiedenis naar de mensen toe gekomen.
Is ze aan mensen verschenen. En het waren niet op de eerste plaats altijd
de machtige mensen die koning waren, niet de grote mensen die altijd aan
het woord zijn. Het zijn veel kleine onbekende mensen, die door de Maagd
Maria gevraagd worden om de boodschap van Jezus te verspreiden. En zo
iemand was Bernadette.

Het beeld van Bernadette staat hier voor in de kerk. Ze is uitgebeeld zoals
ze was toen ze eenmaal kloosterzuster was geworden. Maar voordat ze dat
werd, was ze in het eenvoudige dorp Lourdes in een arm gezin geboren. Een
arm gezin, waar het zo arm was dat ze nauwelijks een plek hadden om te
wonen. Er was in het stadje een afgekeurde gevangenis. Een kamer van vier
bij vier met tralies voor de ramen. Die gevangenis was afgekeurd, omdat het
te vochtig was, omdat er kakkerlakken zaten en omdat je er ziek van werd. En
daar ging Bernadette met haar familie wonen. Want ze hadden niks anders.
En Bernadette, die zwakke longen had, ging er steeds meer van hoesten. Ze
werd steeds ook kwetsbaarder. Ze had bovendien geen kans om naar school
te gaan. Lezen en schrijven, dat kon ze nauwelijks.

Bernadette had wel een goed geheugen en een groot hart om veel gebeden

uit het hoofd, uit het hart te kunnen zeggen. En als ze op een dag met andere
kinderen takken aan het verzamelen is die in de rivier komen aandrijven, halen

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 153



ze die takken uit de rivier en binden die aan elkaar om ze als bosje brandhout
te kunnen verkopen. Daarmee konden de kinderen nog iets bijverdienen voor
hun familie. En terwijl ze aan het takken verzamelen zijn bij de rivier, bij de
grot, heeft Maria haar eerste verschijning voor Bernadette. Bernadette ziet
een mooie dame, zoals ze zegt. In het wit. Maar ze weet niet meteen dat het
Maria is. Pas later, want Maria verschijnt maar liefst achttien keer, wordt
haar steeds duidelijker met wie zij te maken heeft. Op een gegeven moment
zegt de mooie dame tegen Bernadette: ik ben de onbevlekte. En dat zei ze
niet in het Nederlands. Ook niet in het Latijn, zelfs niet in het Frans. Maar in
de enige taal die Bernadette verstond. Het plaatselijke dialect, een Baskische
variant aan de voet van de Pyreneeén. Ik ben de onbevlekte ontvangenis. En
de pastoor begreep over wie het ging. Dat is Maria, want die is zonder zonde
geboren. Die is zo voorbereid op haar taak als moeder van Jezus dat ze in de
schoot van haar moeder zonder zonde werd ontvangen: onbevlekt.

Maria, die de boodschap van Jezus’ liefde verder brengt, vertelt geen andere
dingen dan het evangelie. Ze is niet voor zichzelf begonnen. Nee, voor Maria
is het altijd Jezus. Maria zegt tegen Bernadette: bid veel. Je zult misschien
niet altijd heel diep bidden en helemaal geconcentreerd. Maar als je veel
bidt, zitten er allicht ook gebeden tussen die wel met heel je hart gebeuren.
Als je veel bidt, zal God ook je schamele bidden ontvangen en er iets van
maken, omdat jij je richt op God zelf. Het tweede is: bekeer je. Maak ruimte
in je hart voor het evangelie. Maak ruimte in je hart voor de liefde van God.
En ten derde: vraag vergeving voor je zonden. De barmhartigheid van God.”

Veel bidden, je zonden belijden en vertrouwen op de barmhartigheid
van God. Dat is wat Maria aan Bernadette heeft gezegd, in eenvoudige
woorden. En dat is dezelfde liefde die Jezus laat zien als Hij duizenden
mensen te eten geeft.

Dear brothers and sisters. We are really an international church gathered
here, in Rotterdam. We represent many languages and different cultures.
But we have all together the language of our faith, the words of our Lord, the
message of Mary the Mother of God.

Bernadette was a very modest girl from a very poor family. She is the one

who had the honor to receive the message of Mary. And her very simple
message was able to open many hearts, of children as well as of adults.

154 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Not only in her village, but throughout the world in the church. Today we
are here, and in our midst we have the relic of Bernadette. She was buried
in Nevers, not far away from Lourdes, in the monastery where she died.
There you can find her body in a very special coffin, and many people
go there to visit her, to venerate her testimony and to thank the Lord for
His goodness for all of us.

Today, Bernadette has come to us. A small relic from her body is in our
midst, so we are close to her. And she asks us also today to open our hearts
for the love of God. To listen to Mary, who has come to give us this message
of the gospel. And to focus every day of our life again on God. After this
Mass, we will leave the Church and we will make a procession. As a sign
of our faith. To show the movement of Christ. That was in the beginning
very difficult and nowadays, in many parts of the world, still is difficult.
Persecution, martyrdom and death because of the love for Jesus. But when
we are outside, we show our love as a community, and we show also that we
will follow the message of Mary, the gospel of our Lord. With a small light.
Most probably not all these lights will remain till the end because it’s windy
outside. But then remember well: this fire of faith may continue in our hearts.
It may help us to remain faithful to Christ. To be a member of his worldwide
Church, called to proclaim the good news to all the people of goodwill.

We thank Mother Mary for her message in the name of her Son Jesus Christ.
We thank Saint Bernadette for her testimony and her very faithful dedication
to the message of the Lord.

May we as well keep this message alive in our words, in our actions, in
our community, in our world. May the Lord’s love reach ever more people
and make an end to war and hatred. Because Christ is our Savior. He is our
future, our way to eternal life. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 155



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de landelijke ontmoetingsdag
van CHARIS, het netwerk van katholieke charismatische initiatieven,
Dominicuskerk (Steigerkerk), Rotterdam, 20 mei 2024 (Tweede
Pinksterdag)

Handelingen 2, 1-12; 1 Johannes 4, 7-10; Johannes 20, 19-23

Broeders en zusters, we mogen Pinksteren vieren, ‘pentekoste’ in het
Grieks. De vijftigste dag na Pasen. We zijn dus al vijftig dagen onderweg.
En dat doen we niet alleen dit jaar. Ieder jaar opnieuw mogen we zeggen:
Jezus leeft en zijn Geest is ons beloofd. Misschien toch even terug naar
Pasen. De dagen daarvoor waren voor de leerlingen ontzettend moeilijk.
Ze waren drie jaar met Jezus meegegaan. Ze stonden met hun neus vooraan
wanneer Jezus mensen genas. Wanneer Jezus mensen vergeving schonk.
Wanneer Hij vertelde over de liefde van de Vader in de hemel.

Ik denk dat de leerlingen dachten: we hebben alles achtergelaten, maar
het is de moeite waard, want die liefde van God wordt een groot succes.
En inderdaad veel mensen kwamen naar Jezus toe om te luisteren, om
dingen te vragen en ook vaak uit nieuwsgierigheid. De leerlingen trokken
mee naar grote steden, kleine dorpen. En regelmatig maakten ze mee dat
Jezus los van alle mensen in stilte wilde bidden. Op een hoge berg. In de
synagoge. Op eenzame plaatsen zoals in de woestijn. Jezus was zo intens
aan het bidden dat de leerlingen vroegen: Heer, leer ons ook bidden. En
zo ontvingen wij van Jezus het Onze Vader dat we ook vandaag zeker nog
samen zullen bidden.

Drie jaar lang trokken de leerlingen met Jezus mee. Wat was het een enorme
teleurstelling dat Jezus uiteindelijk aan het kruis belandt. Vastgespijkerd.
Uitgescholden. Weggehoond. Zijn liefde werd beantwoord met kwaad.
Zijn vrede werd beantwoord met haat. En zijn dienst aan de mensen in de
Naam van zijn Vader werd door veel mensen afgewezen. Kruisig Hem, weg
met Hem... De leerlingen waren bang geworden, want dit hadden ze toch
niet verwacht. En Petrus had zelfs nog gezegd: dit gaat nooit gebeuren,
ook al moet ik misschien zelf U verdedigen. Maar toen Jezus voor Pilatus
stond was Petrus alle moed verloren. En hij zei: ik ben geen vriend van
Hem, mocht je dat denken, dan heb je dat helemaal verkeerd, ik ken Hem

156 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



niet. Als Jezus sterft is Hij alleen. Het Johannes evangelie zegt dat zijn
moeder Maria bij het kruis komt en Johannes, de jongste van de apostelen,
en Magdalena en Maria, de moeder van Klopas. En daar zegt Jezus met
zijn laatste krachten tegen Maria: zie daar uw zoon. En tegen Johannes: zie
daar uw moeder.

Nee, broeders en zusters, het was voor de leerlingen een enorme
teleurstelling. En ze waren bang geworden. Ze dachten: dit is geen
succes, dit is een doodlopende weg. Eén ding kunnen ze nog voor Jezus
doen. Hij wordt van het kruis gehaald en in een prachtig graf gelegd.
Ze brengen Hem de eer van een Joodse begrafenis, in doeken gewikkeld met
welriekende kruiden en balsem. Zoals Hij in de wereld kwam in een koude
stal in doeken gewikkeld, zo kwam Hij nu aan het eind van zijn leven in
doeken gewikkeld in een donker graf. En de grote steen werd ervoor gerold.
Het einde.

Ik denk als je zo met Jezus op weg gaat en ook ziet hoe Hij moet lijden
en zijn begrafenis meemaakt, dat later nog meer de angst en het verdriet
echt tot je doordringen: Hij is er niet meer. En ook het gevoel van schuld:
waren wij nou echt zijn vrienden? We zijn weggelopen. We hebben Hem
verloochend. God die mens wordt, is bijzonder. Maar God, die lijdt tot het
uiterste dat hadden ze niet gewild. En dus hielden ze de ramen de deuren
dicht, want ze waren bang geworden: misschien komen ze ons ook nog wel
halen, want we zijn tenslotte zijn volgelingen. Misschien komen ze ons ook
wel halen, veroordelen en doden. Ramen en de deuren dicht, want je weet
maar nooit.

Maar op dat moment komt Jezus zelf bij hen. Door gesloten deuren en
ramen komt de verrezen Heer bij hen. Ze zien Hem. Ze zijn verbaasd. En
door hun tranen heen stellen ze zichzelf de vraag: is Hij het nu echt, of
willen we dit zo graag? En dan zien ze in zijn handen en zijn voeten de
wonden van de spijkers van het kruis. Normaal als je naar wonden moet
kijken, zeg je: laat maar zitten, dat hoef ik allemaal niet te zien, want het
is afschuwelijk. Maar de leerlingen keken naar die wonden en werden blij.
De leerlingen keken naar de wonden van de spijkers in Jezus’ handen en
voeten. En ze werden verheugd, want toen wisten ze: Jezus die aan het
kruis hing, die wij in het graf gelegd hebben, is dezelfde als die nu voor
ons staat. Jezus met wie we drie jaar lang zijn rondgetrokken en voor wie

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 157



we alles hebben opgegeven, staat nu in ons midden. Hij zegt: vrede zij u.
Meer dan eens zegt Hij dat: vrede zij u. En Hij blaast over hen en Hij geeft
de Heilige Geest.

Broeders en zusters, als God iets geeft is het meestal niet om het voor jezelf
te houden. Als God je geloof schenkt, betekent het niet dat je dat verborgen
moet houden. Als Hij je liefde schenkt, betekent het niet dat je dat niet met
anderen zou moeten delen. En als je hoop krijgt en vertrouwen, is dat ook
voor anderen bestemd. Pinksteren is dus niet het einde. Zo van: Jezus is
gekruisigd en gestorven en op Pasen verrezen en gelukkig met Pinksteren
loopt alles toch nog goed af. Nee, het is geen sprookje voor kinderen.
Het is de waarheid die de evangelisten hebben ontvangen en doorgegeven.
Het is de boodschap van Pasen, die de leerlingen hebben gezien en mochten
verspreiden.

Vandaag is het Pinksteren. Broeders en zusters, we hoorden in de eerste
lezing dat het eerste pinksterfeest buitengewoon luidruchtig is verlopen.
Het ging waaien en vuur verdeelde zich over alle mensen. Maar broeders
en zusters, het vuur van de Geest heeft de leerlingen veranderd. Hun
angst hebben ze overwonnen met nieuwe moed. Ze waren niet meer
terneergeslagen maar vol vuur om het evangelie te verkondigen. Al leek
het misschien wat uitbundig, iedereen kon hen verstaan. Het is de Geest
die hen de kracht geeft om de taal van het geloof te spreken. De taal van
het hart, van de waarheid die Jezus is. En daar gaan vele harten voor open
en vele harten ontvingen de blijde boodschap: Jezus leeft en wij mogen
delen in zijn leven en het vuur van zijn Geest ontvangen. Heel bijzonder,
broeders en zusters. En we zien dat Petrus die eerst bang was en niet durfde
zeggen dat hij een leerling van de Heer was, die durft nu zelfs op een
plein te gaan staan en te zeggen: Jezus die jullie gekruisigd hebben, is
verrezen. En God die zijn Zoon gezonden heeft, zijn liefde is niet door
kwaad overwonnen, maar zijn liefde blijft. En als ze tegen Petrus zeggen
hou nou eens op over die man, we hebben Hem vermoord, we hebben
het zelf gezien en dan moet je niet steeds je over Hem praten, dan zegt
Petrus: jawel, want ik kan niet zwijgen over wat ik gezien en gehoord heb.
Is Petrus dan ineens overmoedig geworden? Nee, maar wel vol moed. Want
de kracht van de Geest heeft hem bezield met sterkte, met hoop en met
vertrouwen: Jezus leeft.

158 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Broeders en zusters, als wij vandaag het pinksterfeest vieren is dat niet
alleen maar om terug te kijken: o ja, zo ging dat, wat was het toch prachtig,
hartverwarmend. Het betekent ook dat wij geloven dat sinds die tijd de
Heilige Geest geschonken wordt aan allen die geloven, aan allen die op
zoek zijn, aan allen die de Heer willen vinden in hun leven. De Kerk kan
niet zonder de Heilige Geest, al denken we soms misschien van wel. Niet
voor niets dat we in onze geloofsbelijdenis eerst over de Heilige Geest
spreken en daarna pas over de Kerk. Misschien is Pinksteren wel een beetje
de geboortedag van de Kerk. En vandaag, broeders en zusters, zoveel
generaties later mogen we weten: door de kracht van de Geest is Jezus
verkondigd en kennen ook wij zijn Naam. Door de kracht van de Geest
is zijn woord in vele harten bewaard en doorgegeven en kennen wij zijn
boodschap. En door de kracht van de Geest hebben velen zich met Jezus
verbonden en durven ook nu te zeggen: Hij leeft.

Misschien zijn we teleurgesteld en denken we dat het pinksterfeest zoveel
meer vuur zou kunnen brengen en zoveel meer mensen zou kunnen
enthousiasmeren. Maar er is één ding waar de Heer respect voor heeft en dat
is onze vrijheid. Hij heeft ons gemaakt naar zijn beeld en gelijkenis. Hij heeft
ons vrij gemaakt. Tot zijn verdriet ziet Hij dat vele mensen hun hart voor
Hem sluiten. Dat vele mensen zijn woord niet aannemen. Hoe kan het dat
Jezus, Gods liefde, wordt gekruisigd en gedood. Dan moet je wel heel erg het
aanbod van de Heer op een afstand houden. En ook in onze tijd, broeders en
zusters, wij vieren hier Pinksteren op een veilige plek. Maar hoeveel mensen
zijn er niet op dit moment door oorlog, door haat, door vervolging niet zeker
van hun leven. Vele mensen zijn gevlucht op zoek naar een nieuwe toekomst.
Er wordt in Nederland al te gauw gezegd: gelukzoekers. Maar een mens die
geschapen is naar Gods beeld en gelijkenis wil toch zijn bestemming vinden,
wil toch bouwen aan zijn leven?

Teleurgesteld misschien, want God die zoveel liefde geeft, die zijn hart
heeft laten spreken in Jezus Christus en die het vuur van de Geest heeft
uitgestort... en dan nog zoveel kwaad, zoveel haat en ongeloof. Weet u
wat het is, als harten zich niet openen dan kan God zich niet opdringen.
Als harten zich niet openen dan kan niet de liefde, de vrede, de vreugde
ons deel worden. In de mate waarin Gods woord en Gods liefde harten kan
bereiken, in die mate groeit ook het rijk van God. In die mate groeit ook de
boodschap van het evangelie. Het rijk van God is geen land met grenzen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 159



Het zijn de harten van velen die zich openen voor de boodschap van het
evangelie. Zoals in de eerste tijd de eerste leerlingen zich toevertrouwden
aan de Heer en Petrus vol vuur durfde te zeggen: ik kan niet anders dan de
blijde boodschap verkondigen dat Jezus de Heer is.

Vandaag is het opnieuw Pinksteren. En dan kunnen we zeggen: het loopt
goed af, want wij hebben Gods Geest ontvangen. Het gaat goed met ons,
want wij geloven in de verrezen Heer. We zijn goed bezig, want de liefde
van God laat ons geen rust. Maar dan misschien toch een extra uitnodiging.
Als u dan zo blij bent met de Heilige Geest, als u blij bent dat u gelooft en
gelukkig wordt van de vrede en de vreugde van de Heer, zou u dat dan ook
niet andere mensen gunnen? Zou u dat uw medebroeders en medezusters
gunnen? Weet dat de Heer het verlangen heeft om zoveel mogelijk mensen
te bereiken. Zouden wij misschien op die manier ook naar Pinksteren
kunnen kijken? Niet alleen zeggen: Hij leeft, alleluja! Maar ook: wij zetten
ons in om in deze tijd zijn boodschap te verspreiden in woord en daad. Op
de eerste plaats door te bidden en de sacramenten te vieren. En ook door
zijn woord te lezen en van zijn woord te getuigen. En door steeds opnieuw
in liefde en aandacht onze medemens nabij te zijn.

Vanaf de jongste tijd kent de Kerk de liturgie, de catechese en de
verkondiging, en de caritas en de diaconie. Die kunnen niet zonder de
Heilige Geest. Maar ook niet zonder onze harten die opengaan en zonder
onze handen die zich beschikbaar stellen. En zo vandaag, broeders en
zusters, is Pinksteren niet de afsluiting van de paastijd alleen. Want achter
de zin in het boek Handelingen staat geen punt. Er staan een dubbele
punt. Want toen de Geest gekomen was, gingen de leerlingen eropuit.
En doordat de Geest vaardig werd over zovelen kon de Kerk gaan groeien
en zich verspreiden.

Ook in onze dagen, broeders en zusters, heeft de Kerk dat als eerste
opdracht: verkondig het evangelie te pas en te onpas, niet met hoogmoed
maar met vertrouwen op de Geest, en niet alleen door te spreken maar ook
door te luisteren en door te dienen. Want waarom kwam Jezus op aarde?
Niet om gediend te worden, maar om te dienen en te verlossen.

Moge de Heer ons in deze viering inspireren. En moge de Heer ons ook
geven dat we elkaar dragen in dat geloof, want de Kerk is er niet voor

160 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



niks. Het is geen verzameling individualisten die allemaal hun lijntje
hebben naar de Heer. Nee, door de Heer, door de Geest hebben wij ook
een verbondenheid met elkaar. Ik ben de wijnstok, zegt Jezus, en gij zijt de
ranken (Johannes 15, 5).

Mogen wij in deze eucharistieviering vragen om vergeving, omdat we niet
voldoende met de kracht van de Geest beschikbaar zijn geweest. Maar we
mogen ook vragen om zegen, opdat we als instrument van de Heer in deze
wereld steeds de kracht mogen hebben om van Hem te getuigen. En weet u
wat het is? Als je anderen weet te raken met jouw geloof en met het woord
van God in de kracht van de Geest, word je daar zelf ook ten diepste gelukkig
van. Dat mogen we niet vergeten. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 161



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de eucharistieviering bij de
reliek van de H. Theresia van Lisieux, HH. Laurentius en Elisabeth
Kathedraal, 28 mei 2024

1 Petrus 1, 10-16; Marcus 10, 28-31

Broeders en zusters, we mogen vandaag de relieken van de heilige Theresia
van Lisieux in ons midden hebben. De kleine Theresia wordt er gezegd. Niet
om haar als klein en kinderachtig af te schilderen, maar om te benadrukken
dat haar weg een weg is van nederigheid en zich klein maken voor God.

Veel mensen kennen haar, al zal ze niet zo populair zijn als de maagd Maria
en ook niet zoals de heilige Bernadette Soubirous van wie we onlangs de
relieken hier in de kathedraal mochten hebben. Dat wil niet zeggen dat
kleinere aantallen pelgrims niet de moeite waard zijn. Nee, de bescheiden
aantallen van vandaag passen wellicht het best bij de weg van de kleine
Theresia, die vooral een verborgen leven heeft geleid in het klooster.
Op 15-jarige leeftijd trad ze reeds in in de Karmel van Lisicux. En daar
heeft ze gebeden, gemediteerd en nagedacht. Ook geworsteld in de omgang
met haar medezusters, omdat ze steeds opnieuw de liefde van Christus
wilde beantwoorden met heel haar hart.

Ze is niet oud geworden, maar 24 jaar. Ze is jong gestorven. Theresia
kreeg tuberculose en uiteindelijk heeft dat haar vroeg de dood gebracht.
Maar ze heeft geen moment eigenlijk de band met de Heer losgelaten. Ze
heeft wel geworsteld. Maar altijd gezegd: als ik naar de hemel ga dan kan
ik nog meer voor de mensen bidden, dan kan ik nog meer goed doen voor
alle zielen die de Heer nodig hebben.

In die zin, broeders en zusters, beantwoordt Theresia op een eigen wijze met
haar eigen roeping op de roepstem van de Heer. Als Jezus zegt “volg Mij”
zijn de apostelen de eersten die zeggen: zie, we hebben alles prijsgegeven
om U te volgen. En Jezus antwoordt: voorwaar Ik zeg u vele eersten zullen
laatsten en vele laatsten zullen eersten zijn. Ook Theresia heeft in haar leven
de Heer nagevolgd. Ze was in het klooster achter gesloten deuren, maar ze
heeft nooit haar hart gesloten voor wat er in de wereld gebeurde. Nooit haar
hart gesloten voor wat de Kerk bezighoudt in haar missie in de wereld.

162 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Niet voor niets dat ze bad voor missionarissen, heel intens. En met één
missionaris had ze zelfs een brievencorrespondentie. Met haar fantasierijke
geest kon ze zich heel goed inbeelden wat voor moeite die missionaris
zich moest getroosten omwille van de Heer. Haar moeiten, zo wist zij,
waren niet de enige moeiten. En haar manier van navolgen van de Heer
was niet de enige manier. Maar haar kleine weg is wel een weg die tot de
verbeelding spreekt. Omdat zij laat zien dat je ook de roepstem van de
Heer om heilig te worden kunt beantwoorden in hele gewone eenvoudige
dingen. Dat je je toewijdt aan de Heer. Dat je aandacht hebt voor je naaste.
En ook hun ongemakkelijke dingen verdraagt en je niet irriteert. En dat je
altijd zegt: ik ben klein, en alleen God kan mij verheffen tot iets groots, iets
eeuwigs, iets bestendigs.

De eerste lezing van vandaag sloot af met woorden die passen bij de roeping
die wij ontvangen hebben, woorden in de brief van de apostel Petrus: wees
heilig want Ik ben heilig. En dan gaat het ons er niet om dat wij onszelf
heilig kunnen maken, dat wij onszelf heilig kunnen verklaren. Maar dat het
God is die ons de intentie geeft om heilig te willen worden, dat het God is
die ons de kracht geeft om ook in heiligheid te groeien. En zo, broeders en
zusters, mogen wij ons met Theresia verbonden weten. Haar kleine weg
mag onze weg zijn door in ons dagelijks leven steeds meer de liefde van
de Heer centraal te stellen in wat we zeggen en in wat we doen. En dan
gaan we niet voor het grote publiek. Niet voor de voorpagina’s van de
krant, maar wel om de aandacht van de Heer. Want de blik van de Heer is
vanaf het begin liefdevol op ons gericht. Dat was voor Theresia de reden
om zich op de Heer te richten. In antwoord op zijn liefde. Mogen ook wij
in verbondenheid met velen die ons in geloof zijn voorgegaan, of zoals
we hebben gezongen “de heiligen die ons zijn voorgegaan”, mogen wij
met hen volharden in een volstrekt oprecht antwoord op de roepstem van
de Heer. Met onze gaven, met onze talenten en met het vertrouwen van
Theresia dat het God is die ons optilt. Alleen Hij kan ons verheffen tot de
bestemming waartoe we geroepen zijn. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 163



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de eucharistieviering met de
priesterwijding van Fr. Stefan Ansinger O.P., St. Dominicuskerk
(Het Steiger), Rotterdam, 15 juni 2024

1 Koningen 19, 1-21; Matteiis 5, 33-37

Broeders en zusters, we mogen samen hier zijn voor de viering van de
eucharistie en de wijding van Stefan Ansinger tot priester. Een bijzonder
moment. Niet alleen omdat men van de overkant van het water wat verbaasd
keek toen een hele stoet in wit geklede personen voorbij kwam en het
klokgelui even de aandacht trok boven het carillon en draaiorgel uit. Nee,
het is ook hier binnen in de kerk een belangrijk moment. En zeker ook voor
Stefan zelf. Ik heb de ondervinding dat kandidaten die gewijd worden zich
altijd zeer verheugen op de dag van hun wijding. Maar zo uitbundig in woord
en geschrift als jij Stefan getuigde, dat heb ik nog nooit zo meegemaakt.
Dat wil niet zeggen dat je met overmoed te werk gaat. Het betekent ook niet
dat je over één nacht ijs bent gegaan. In interviews zeg je, dat je al vanaf
je twaalfde het verlangen kent om priester te worden. En ook in de andere
studies die je gedaan hebt is dat nooit echt uit je hart geweken. Op de eerste
plaats, zo begrijp ik, heb je in je geloof het woord van God leren kennen.
Niet het woord van God dat alleen maar in een boek staat, of dat wordt
voorgelezen in de liturgie en de gebedstijden. Maar het woord van God dat
jou persoonlijk aanspreekt en dat jou uitnodigt om te antwoorden. Het woord
van God op de eerste plaats dat zich tot jou richt. En niet dat jij woorden
van de Schrift selecteert die het beste bij je weg zouden kunnen passen. Met
enige glinstering in de ogen zei je me: we hebben voor deze wijdingsviering
de lezingen van de dag genomen. De lezingen die we gehoord hebben, horen
bij deze dag in de Kerk. We mogen ons steeds weer laten verrassen terwijl we
gewoon het ritme volgen van de Kerk waar het gaat om de lezingen van de
Schrift. Want ze zijn bijna toegesneden op de dag van deze wijding.

Op de eerste plaats horen we dat Elisa geroepen wordt. Hoe word je dan
geroepen? En er is bijna niemand die keihard is toegesproken met een
indringende stem: jou moet Ik hebben. Het gaat vaak heel geleidelijk.
Het gaat vaak heel subtiel. Want God overrompelt niet om een jawoord af te
dwingen. Je kunt wel zeggen dat Elisa in de eerste lezing er niet omheen kan.
Want Elia de profeet werpt hem de profetenmantel toe. Het was een mantel

164 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



waarvan je kunt zeggen dat hoort bij de profeet. Een mantel die op vele
manieren zijn leven en zijn doen en laten beschermt. Je hebt een mantel om
als het flink regent. Je hebt de mantel als beschutting als het sneeuwt en als
de wind snijdt. En je hebt de mantel om, om zichtbaar met gezag te kunnen
spreken in naam van de Heer.

Als je zo’n mantel krijgt toegeworpen dan kan ik mij voorstellen dat Elisa
eerst wat bedremmeld is. Ik? Bedoelt U mij? Hij wil dan ook eerst naar zijn
familie toe. Maar dan benadrukt de profeet Elia twee dingen. Op de eerste
plaats dat het God menens is. Niet voor niets wordt die mantel toegeworpen.
Dat is om de uitnodiging kracht bij te zetten om profeet te worden. Aan de
andere kant wordt er ook gezegd: Ik verplicht je tot niks. Want het antwoord
moet van Elisa komen in volle vrijheid. En wat gebeurt er? Hij gaat niet zoals
hij van plan was eerst naar zijn familie. Hij blijft. Maar hij zet wel een andere
hele indringende stap. In het werk op het land met die twaalf koppels ossen
is €én koppel van Elisa. Twee ossen bezitten was in de tijd van de profeet
geen kleinigheid. Dan was je best gefortuneerd. Dan kun je andere mensen in
dienst nemen. Dan ben je redelijk rijk. We kennen het ook uit het evangelie
als Jezus de gelijkenis vertelt van iemand die veel gasten uitnodigt voor een
groot maal. Dan is er een man die zegt: ik kan echt niet komen, want ik heb
net een aantal koppel ossen gekocht en die moet ik eerst gaan keuren (cf.
Lucas 14, 19). Maar Elisa, die de mantel toegeworpen krijgt als een concrete
roeping van de Heer, maar die tegelijkertijd hoort dat hij vrij is om ja of
nee te zeggen, kiest ervoor om uitgerekend zijn ossen te slachten. En dan
te koken boven het vuur dat wordt aangemaakt met het hout van de jukken.

Je kunt wel zeggen dat iemand dan wel heel radicaal alles wat hij heeft
loslaat. We kennen de uitdrukking: iemand verbrandt de schepen achter zich.
In zekere zin antwoordt Elisa op de roepstem van de Heer door te zeggen:
ja, ik ga mee. En wat mij hier houdt dat verbrand ik en geef ik als voedsel
aan mijn medewerkers. En zo is het roepingverhaal dat we vandaag in het
gewone lectionarium krijgen aangereikt, een hele indringende tekst. God
roept. Indrukwekkend als je zo een mantel krijgt toegeworpen die zoveel
betekenis heeft en die al zoveel geschiedenis kent. Dan mag je zelf nog ja
of nee zeggen. Ik ben gehecht aan mijn land. Ik ga maar door met ploegen.
Ik ben gehecht aan mijn familie. Ik blijf liever in hun kring. Maar Elisa zet
de stap om profeet te worden met de kracht van de Heer.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 165



Het is geen onbelangrijk verhaal vandaag. Want ook jij, Stefan, die je zo op
deze dag hebt voorbereid, hebt deze stap al eerder gezet. Misschien minder
dramatisch. Je gaat nog steeds naar je familie, en dat is maar goed. En je
hebt ook een nieuwe familie in de orde van dominicanen en dominicanessen.
Maar je hebt die stap gezet uit liefde voor het woord van God die jou heeft
aangesproken. Zo ben je lid geworden van een biddende gemeenschap. Die
niet alleen bidt, maar ook in het geloof wil delen. Die niet alleen bidt, maar ook
anderen tot gebed wil brengen. En zo zeg je vandaag niet voor het eerst: hier
ben ik. Dat het je gedaan toen je je gelofte uitsprak toen je definitief toetrad
tot orde en ook voorafgaand aan je diakenwijding. En vandaag opnieuw.
Met volle overtuiging zeg je: ja hier ben ik. En het klonk niet overmoedig,
maar het klonk wel met heel je hart.

Twee lezingen schotelt de Kerk ons vandaag voor. Ook het evangelie liegt
er niet om. Ook daarvan zei je, Stefan, er staat nogal wat. Je ja moet een ja
zijn en je nee een nee, en niks ertussenin. Dat klinkt misschien wel als dat
je vooral iemand moet zijn van grote discipline, van een stalen wil en met
een dikke huid. Maar eigenlijk wanneer wij zo de Heer horen spreken en
wanneer Hij van je vraagt om je ja waarachtig vol te houden en je aan je
nee te houden, dan komt dat niet op de eerste plaats aan op 6nze kracht, op
6ns commitment, op 6nze toewijding. Maar omdat de Heer trouw is tot in
eeuwigheid. Ons ja kan alleen maar ja zijn, omdat de Heer voor altijd ja heeft
gezegd. En ons nee kan alleen maar een nee zijn als we beseffen hoeveel
dingen niet overeenstemmen met de liefde van Christus.

In een van je interviews heb je je keuze tot dominicaan en priester “radicaal”
genoemd. Bij “radicaal” in politieke termen moet je tegenwoordig oppassen.
Het klinkt dat je flink moet doordrukken wat er ook gebeurt, dat je vooral
je stem moet verheffen en riicksichtlos anderen de maat moet nemen. Maar
dat is niet wat radicaliteit in evangelische zin betekent. Radicaliteit is ook
verbonden met het woord “radix”: wortel. En dat betekent wanneer je ja zegt
tegen de Heer, en wanneer je afwijst wat tegen de liefde van God ingaat, dan
is je keuze geworteld in de Heer zelf. En zo heeft christelijke radicaliteit niks
te maken met van je afslaan, of mensen wegzetten. Maar het heeft te maken
met of je in liefde bereid bent zo dicht bij de Heer te blijven dat zijn ja jouw
ja wordt. En dat zijn nee jouw nee wordt.

Broeders en zusters, Jezus vraagt veel van ons. En dat geldt niet alleen

166 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



degenen die tot het gewijde ambt worden uitgekozen, maar dat geldt voor
allen die zich naar de Heer laten trekken als leerlingen van het evangelie.
Want zoals u hier zit als gedoopte, als betrokken gelovige, of op de eerste
plaats betrokken bij onze wijdeling, ook van u wordt gevraagd om antwoord
te geven op de roepstem van de Heer. Misschien is daar nog meer geloof
voor nodig. Misschien moet u nog meer ontdekken wat de liefde van de Heer
betekent. En misschien moet u ook onder de indruk komen van Gods woord
dat aan u persoonlijk gericht is. En dat je je zelfs in een redelijk volle Kerk
niet kunt verschuilen achter de schouders en het hart van medegelovigen.
Ook u mag zeggen: hier ben ik.

Dat doen we in zekere zin als we ons klein maken aan het begin van de
eucharistie en vragen om vergeving: Heer, ontferm U over ons, want hier ben
ik, uw ja is ja, maar mijn ja valt nogal eens tegen.

“Hier ben ik” geldt ook als wij bidden en ons aansluiten bij het gebed van
de Kerk en bij de grote rij van heiligen die ons in geloof zijn voorgegaan.
Ook dan kun je niet alleen zeggen: wat waren het kanjers van het evangelie
die Dominicus, Franciscus en Laurentius (in Rotterdam moet je die laatste
er zeker bij noemen). Ook zelf kunnen wij aan die lijst worden toegevoegd.
Niet vandaag en ook niet morgen en u zult geen enkel boekje gedrukt zien
waar uw naam in staat. Maar wel dat ook u hier kunt zeggen: “Hier ben
ik. Want die roeping om de Heer toe te behoren, om heilig te worden geldt
ook mij, met mijn gaven en talenten, met mijn leven en overgave”. En dan
opnieuw “hier ben ik” als we straks de eucharistie vieren. Ook dan gaan we
staan en bidden we: verheft uw hart, wij zijn met ons hart bij de Heer. Zitten
we er dan half in, of kunnen we toch ook -meer dan dat- ons hele hart aan
de Heer geven? Als we de communie ontvangen, is het ook: hier ben ik,
Heer, ik ben niet waardig dat Gij tot mij komt, maar spreek en ik zal gezond
worden. En als de zegen klinkt opnieuw, want we mogen dit dan wel binnen
dit kerkgebouw vieren met verbaasde blikken van de overkant van het water,
maar een wijding als vandaag en ook uw geloof mag uitwerking hebben in
de wereld waarin wij leven. Het evangelie verspreiden hoort bij de primaire
taak van de Kerk. Het evangelie verkondigen in persoonlijk getuigenis hoort
bij het leven van iedere christen.

Vandaag, Stefan, mag je op een hele bijzondere manier deel hebben aan

die verspreiding van het evangelie. Omdat je gedoopt bent en gevormd om
getuige te zijn van de Heer. Maar ook door in de Orde der Predikbroeders

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 167



heel bijzonder werk te maken van de verkondiging en van het tochtgenoot
zijn voor mensen die in geloof zoeken naar hun bestemming. En dan bovenal
als priester. We denken bij het priesterschap meteen aan de sacramenten. En
dat zeg je ook in een interview, je mag dan eindelijk alle gebeden en gaven
van de mensen meenemen en opdragen aan de Heer. En je mag jouw stem
en handen lenen in de eucharistie, in de consecratie. Maar meer nog dan
dat ben je als priester allereerst degene die het geloof verkondigt: munus
docendi. Je verkondigt het woord met woorden en ook met het getuigenis
van je leven. En daarnaast komt dan de taak om te heiligen, mensen dicht
bij Christus te brengen. Door de doop, maar ook door het sacrament van
boete en verzoening en het vieren van de eucharistie: munus sanctificandi.
Het wordt allemaal genoemd in het wijdingsgebed, dat geheel in Romeinse
stijl compact is maar diep en allesomvattend. En dan heb je als priester ook de
taak om te besturen, om te leiden. Munus regiminis of munus gubernandi of
hoe je het maar zeggen wil. Dat je geroepen bent om mensen te verzamelen,
om mensen bij Christus te brengen, om mensen op de weg te leiden naar het
evangelie en om mensen te bemoedigen op de weg van het leerling zijn van
de Heer. En dat betekent ook dat je degene gaat zoeken die je mist, dat je
degene gaat zoeken van wie je weet dat ze uitzien naar de ontmoeting met de
Heer (cf. Lucas 15, 1-7). En zo is naast het dienstwerk van de verkondiging
en het dienstwerk van de heiliging, het dienstwerk van het leiding geven
en een veel grotere dienst van nederigheid dan op het eerste gehoor blijkt.
Het is namelijk je klein maken omwille van de grootheid van God.

Het klinkt misschien gek, maar als mensen vragen stellen die indringend zijn
over hun leven, over hun geloof, als mensen indringende vragen stellen over
zonden en het verlangen naar bekering wordt eigenlijk steeds opnieuw aan
de priester de profetenmantel toegeworpen. Misschien geen prachtige mantel
waarvan iedereen ziet: dit is de profetenmantel van Elia en van Elisa. Maar
het is het verhaal, het getuigenis van de mens die God zoekt, van iemand die,
naar Gods beeld en gelijkenis is geschapen, op de weg van het evangelie kan
leren hoezeer de Heer van hem houdt. In die zin word je als priester geroepen
door de verkondiging, door de heiliging en door het leiding geven aan mensen
om ze te brengen tot de radicaliteit van de liefde. Want dat is de wortel, de
kern, van ons kerkelijk leven. Dat is het fundament en de oorsprong van de
eucharistie. In de doop en de verzoening klinkt Gods verlangen door naar
verlossing en genezing.

168 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Beste Stefan, ik hoop van harte dat deze dag je als hoogtepunt blijft begeleiden,
maar dat je als priester nog vele hoogtepunten in stilte zult beleven wanneer
je de mantel van de profeet krijgt toegeworpen door concrete vragen over
het geloof, over de liefde van God, over heelheid en verlossing. En ik weet
zeker dat je dan een luisterend oor zult hebben en op jouw beurt je verhaal
kwijt kunt bij je medebroeders. En zo is deze dag niet een dag waarbij je
alleen staat. Je zit hier vooraan met de rugdekking van je familie, maar het is
ook in de gemeenschap van de Kerk dat je je priesterschap ontvangt, omdat
het een dienstwerk is dat je hele leven mag kleuren en bepalen. Je mag alles
achter je laten en tegelijkertijd alles omarmen wat de Heer in liefde aan jou
toevertrouwt. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 169



HOMILIE
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Nationale Bedevaart Brielle,
Bedevaartkerk HH. Martelaren van Gorcum, Brielle, 6 juli 2024

Klaagliederen 3, 17-26; 2 Korintiérs 4, 7-25; Matteiis 10, 17-22

Broeders en zusters in Christus, ook dit jaar op de Nationale Bedevaart bent
u met velen gekomen. Met de bus, met de fiets, met uw eigen auto. U heeft
de moeite genomen om hier aanwezig te zijn uit verschillende plaatsen van
ons land en ook uit Vlaanderen. Want de martelaren van Gorcum waren niet
heiligen die in het Rijnmondgebied opgroeiden. Ze hebben hun wortels in
verschillende plaatsen in verschillende parochies in Nederland en Belgié.
Ze hebben elkaar niet uitgekozen. Ze zijn elkaar gegeven. De grootste groep
van de martelaren waren franciscanen, volgelingen van de heilige Franciscus
van Assisi. Er was een pater bij van de orde der dominicanen. Een augustijn
uit de orde van de augustijnen. Er waren twee norbertijnen van de abdij
van Middelburg, die werkzaam waren in Monster. En dan nog een aantal
priesters van het bisdom, de zogeheten wereldheren. Deze bijzondere groep
kwam samen, werd samengedreven door hun gevangenname en uiteindelijk
hun executie.

Als je over de martelaren en hun moeilijkheden nadenkt in het verleden
dan nemen we ook onze eigen ervaringen en ondervinding mee in deze tijd
waarin mensen te maken hebben met haat, te maken hebben met vervolging,
met strijd en willekeur in oorlog en geweld. En we staan ook stil bij de Kerk
van nu. Te midden van de concelebrerende priesters hier zijn er verschillende
opvolgers om zo te zeggen van de martelaren. Niet door morgen de marteldood
te sterven, want daar zit niemand op te wachten. Maar wel omdat iemand ook
nu pastoor van Monster is, omdat mensen ook nu leden zijn van de orde van
de franciscanen en dominicanen.

Broeders en zusters, wanneer de Kerk haar geloof viert en heel bijzonder
vandaag, dan beseft ze twee dingen. Dat ze niet een select gezelschap is dat tot
stand is gekomen door onze eigen voorkeuren. Maar we zijn bijeengebracht
door Jezus zelf (cf. Johannes 15, 16) die in zijn liefde naar alle mensen
omziet. Bovendien kijken we als Kerk niet alleen naar het verleden, hoe
schokkend de terechtstelling van de martelaren ook was. We beseffen ook
dat wij als pelgrims van hoop in deze tijd de voortzetting vormen van de

170 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Kerk van de Heer. Zowel u die hier in de kerk aanwezig bent als ook de
priesters en de diakens rond het altaar, degenen die het gewijde ambt in ons
midden mogen vervullen.

Het is duidelijk broeders en zusters, dat wij vandaag het heden en het verleden
met elkaar in geloof mogen verbinden. En dat is nooit zonder de toekomst.
Want wij geloven dat Jezus, die gekruisigd en verrezen is, opnieuw naar ons
toe zal komen op het eind van de tijd. We weten niet de dag. En we weten niet
het uur (cf. Matteiis 25, 13). En ik wil u ook met klem aanraden om daar geen
tijd aan te besteden met allerlei berekeningen en inschattingen. Daar staat
YouTube vol mee. Met allemaal mensen die de huidige tijd van dreiging en
verdeeldheid zien als: nu is het zover. En naarmate de maanden verstrijken
zie je intussen allerlei voorziene data weer onopgemerkt voorbijgaan. Staar
u daar niet op blind, noch op het verleden, noch op het heden, noch op de
toekomst. Maar laat het verleden, het heden en de toekomst met elkaar
verbonden zijn in de persoon van Jezus Christus (Cf. Hebreeén 13, 8), God
die is mensgeworden, die gezegd heeft: Ik ben met u tot het einde van de tijd
(Mattetis 28, 20). Wat Hij belooft, in tegenstelling tot veel mensen, maakt
Hij waar, brengt Hij tot voltooiing. In iedere eucharistieviering, wanneer wij
Jezus’ woord horen, wanneer wij het sacrament van zijn lichaam en bloed
vieren, is Hij net zo dicht bij ons als bij de eerste leerlingen.

En dat is, broeders en zusters, voor ons bron en reden tot hoop. Voorop het
boekje staat het thema dat wij dit jaar voor de bedevaart hebben gekozen:
hoop doet bidden. Misschien als er een neerlandica of een neerlandicus in
ons midden is, zal die zeggen: ze hebben een spreekwoord vernield, want het
is: hoop doet leven. Dat is ook zo. Dat is het spreekwoord dat velen van ons
kennen. Maar je vraagt je wel eens af of een spreekwoord, dat misschien wel
een tegeltje is bij ons thuis, nog met ons hart te maken heeft. Spreekwoorden
kunnen ook uitspraken zijn die wel deel uitmaken van onze cultuur, maar
die eigenlijk buiten ons staan en die niet meer in onze beleving voorkomen,
laat staan dat ze ons nog aanspreken dan wel aanmoedigen. Nee, in die zin
broeders en zusters is hoop doet bidden een unieke combinatie van de hoop
die in ons mag leven door Jezus en het gebed dat een antwoord is op zijn
roepstem en zijn uitnodiging.

Want hoop hebben wij in deze wereld hard nodig. Er lijkt vaak weinig hoop.
Als je allerlei mensen ziet die moeten vluchten. Hadden we een paar jaar

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 171



geleden gehoord: 60 miljoen mensen, nog nooit waren het zoveel mensen
die vluchten naar een veilige plaats, inmiddels gaat het al om wereldwijd
meer dan 100 miljoen. En het lijkt velen in de wereld niet te raken.
Maar toch, broeders en zusters, is dat een groot lijden, een groot onrecht.
En als we kijken naar de verwoede strijd in de Ocekraine, dichterbij dan de
meeste oorlogen, en als we indachtig zijn de strijd in het Heilig Land, Israél
en Gaza, als we kijken naar Jemen, of naar Sudan waar eerst bevrijding is
gevierd en een nicuwe natie gevormd, de mensen elkaar nu naar het leven
staan. En sommige menen het recht te hebben om anderen het leven te
benemen. Nee, broeders en zusters, op vele manieren staat onze wereld
op zijn grondvesten te schudden. Er lijkt voor veel mensen geen reden tot
hoop, op uitzicht. Ook in ons land zien we dat de paniek soms toeslaat. En
dan willen we liefst -zo lijkt het- grenzen sluiten en ons niet bezighouden
met wat elders gebeurt, zolang wij maar kunnen vliegen en leuke dingen
doen. Maar, broeders en zusters, dit is niet wat wij op de voorgrond plaatsen
als wij hier de eucharistie vieren.

We zijn ons bewust dat veel mensen de hoop verliezen en dat die hoop niet
wordt teruggebracht op een vreugdevolle tockomst wanneer je alleen maar
kunt kijken naar een A4’tje met regeringsvoornemens. Veel mensen zijn
ondertussen gefocust op hun eigen ellende en hun eigen armoede. Het stond
zo heel indringend in de eerste lezing: ‘ik leef zonder hoop, ik denk aan mijn
nood en ellende, dit vergiftigt mijn leven, ik blijf er aldoor aan denken en het
weegt als een last op mij.” Ik begrijp dat als ouders hun kind zien dat honger
1ijdt, dan kunnen ze aan niets anders denken. En als mensen ernstig ziek zijn
en niet weten of ze er morgen nog zijn, of wachten op een hele ingewikkelde
operatie, dan kun je vaak niet anders dan daar vooral mee bezig zijn. Als dat
eerst maar eens voorbij is. En als mensen eenzaam zijn en misschien alleen
maar mensen voor hun huis voorbij zien lopen zonder ooit aan te bellen,
dan kan het zijn dat je eenzaamheid zo groot is dat je aan niets anders kunt
denken. En dat dat je leven vergiftigt.

Broeders en zusters, als het goed is kijken wij verder. Niet alleen naar het
verleden, niet alleen naar het heden, niet alleen naar de toekomst. Maar we
mogen ons verbonden weten met de Heer die de martelaren van toen met ons
nu verbindt. En die de ellende van lang geleden door de hele geschiedenis
heen en ook de ellende en de vele moeilijkheden van nu ziet.

172 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Wat is hoop eigenlijk? Ik heb nog even in het woordenboek gekeken.
Daar staat: hoop is gewenste verwachting. Ik was aardig teleurgesteld toen
ik dat las. Het lijkt het zo van: ik hoop dit of dat, ik hoop toch maar dat het
beter wordt. En dan zeggen sommige mensen vanuit hun somberheid: ik
laat het je hopen. Maar christelijke hoop, broeders en zusters, is niet een
lijstje van wensen. Christelijke hoop is niet alleen kunnen ontkomen aan de
nood waarin je leeft. Christelijke hoop is meer. Het is namelijk de persoon
van Jezus Christus die zijn handen naar ons uitstrekt, zoals Hij lang geleden
deed toen Hij midden onder ons met zijn apostelen rondging. Hij troostte
de mensen, Hij gaf genezing, Hij gaf vergeving en barmhartigheid. Hij is
onze hoop. Als Hij sterft aan het kruis, lijkt het voorbij te zijn en lijkt het
evangelie een doodlopende weg. En velen zullen gezegd hebben: ach, weer
zo’n wijsheidsprofeet die uiteindelijk struikelt en het niet verder brengt. En
zo dachten de Romeinen ook werkelijk en een deel van het Joodse volk: als
Jezus weg is, houdt dat verhaal vanzelf op, weg met Hem, kruisig Hem. En
zo is Hij gedood. Broeders en zusters, er leek ook voor de eerste christenen
helemaal geen reden meer tot hoop. En de leerlingen waren zelfs bang. Ze
sloten hun hart. Ik denk alleen maar aan mijn nood, zoals de eerste lezing
zegt, en dit vergiftigt mijn leven. En de apostelen dachten bij zichzelf:
Hadden we meer moeten doen? Hadden we de Heer te hulp moeten komen?
We hebben ontkend dat we bij Hem horen. We hebben niet laten zien dat
we zijn vrienden zijn. We hebben ons verstopt. We zijn als het ware uit het
zicht verdwenen.

Toen de martelaren hier in Brielle bijeengebracht werden was er eenzelfde
dynamiek. Dat katholieke geloof van die martelaren, dat geloof van die
kloosterlingen dat zozeer verbonden werd met de Spaanse koning, dat moest
toch vooral worden uitgeroeid en worden platgetrapt. En hoe kun je dat beter
doen dan door mensen te vernederen, door mensen te verminken en ze op te
hangen. Dat gebeurde op zo’n sluwe wijze dat de touwen zo rond hun kin
werden gebracht dat de specialisten wisten: dat gaat nu nog langer duren,
dat betekent een nog langere strijd waarin ze naar adem happen en naar
verlossing verlangen.

Hoop doet bidden. Het is duidelijk dat die hoop niet van onszelf komt. Want
zoals de tweede lezing zegt: wij zijn maar aarden potten. Dat geldt voor
alle mensen, we zijn kwetsbaar, gestaltes van craquelé, waar je niet kunt
zeggen: ik ben sterk en ik heb genoeg aan mijzelf. Nee, broeders en zusters,

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 173



in onze kwetsbaarheid zijn we vaak geneigd de nood te zien en daardoor
ons leven te laten vergiftigen. En dan begin je elkaar te bestrijden, tot in
de Tweede Kamer toe. Het lijkt wel op een zandbak met kleine mensen die
elkaar het schepje naar het hoofd gooien, en elkaar verwijten maken, uit
angst of misschien uit vertrouwen op eigen kracht en sterkte. Christelijke
hoop is iets anders. Dat is niet je zorgen vergeten. Dat is niet je eigen kracht
op de voorgrond zetten, maar weten dat we ons vertrouwen mogen stellen op
de Heer. En zo hebben de Martelaren van Gorcum ook geleefd. Als je zo als
gevangenen opeengepakt in een stinkende schuit zit, als je hier door de stad
zonder je kleren wordt rondgejaagd, verplicht wordt om Latijnse gezangen
te zingen, terwijl de mensen je uitlachen en met rotzooi gooien, dan is er
eigenlijk in je hart niet zoveel ruimte om aan andere dingen te denken. Dan
ben je ten einde raad en is je leven één grote dreiging.

In de grote beschrijving die al vlak na hun marteldood is verschenen -het is
uniek, broeders en zusters, dat zo kort na hun marteldood al een minutieus
verslag is gemaakt door iemand die professor was en hen kende- komen
de martelaren allemaal naar voren als hele gewone mensen met hun eigen
karakter. Sommigen met veel talent, anderen met minder talent. Sommigen
met veel moed, en anderen die eerder angsthaas waren. Sommigen die de
leiding namen en anderen die vertrouwden op hun richting.

Er kwamen enkele van de soldaten bij de oude franciscaanse pater Willehad
staan (Wilhelmus Estius, Historie van de Martelaren, Boek 1). Ze zeiden:
we willen bij u biechten. Het was één grote vertoning, want de sacramenten
van de eucharistie en de biecht waren in hun ogen helemaal niet heilig. En ze
fluisterden de oude franciscaanse pater allerlei schunnigheid in het oor. Om
zogenaamd hun zonden te belijden. Wat heeft u op mijn biecht te zeggen? zei
een van de soldaten. Ik denk dat de pater best geschokt zal zijn geweest door
al de schandalige en grove opmerkingen. Maar hij zei: ik zal voor je bidden.

Moet je je voorstellen dat in zijn hart de ruimte is om te bidden voor zichzelf,
maar ook nog de ruimte om te bidden voor anderen, heel speciaal voor zijn
vijanden. Dat hadden de soldaten niet verwacht. En hun agressie werd
nog groter. Ze hebben hem geslagen en tegen de grond getrapt, terwijl de
franciscaan -indachtig het evangelie waarin de liefde van Christus centraal
staat- tot ontsteltenis van velen na elke klap bleef zeggen: dank U, dank U,
dank U. In zijn hart, broeders en zusters, was niet de nood het enige dat heerste.

174 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



In zijn hart waren het niet de haat en de afschuw die de toon bepaalden, maar
het was zijn liefdeband met Christus. En zelfs op de momenten van nood en
dreiging wist hij: ik ben met Hem verbonden die in het verleden is verrezen,
die in toekomst zal terugkomen maar die nu in mijn hart de ruimte maakt om
te bidden voor mezelf en voor anderen en heel bijzonder te bidden voor mijn
vijanden (Matteiis 5, 43-44). Dat is nog eens hoop die doet bidden. Niet op
eigen kracht, maar met de kracht van de Heer in je hart (2 Kor. 4, 7), die bij
ons komt en geeft wat wij nodig hebben.

Hoop doet bidden, broeders en zusters, is ook verbonden met het komende
Heilig Jaar dat wij in 2025 in onze wereldwijde Kerk mogen gaan vieren.
Hoop is daarvan het centrale thema met: pelgrims van hoop (peregrinantes
in spem). Dat is wat paus Franciscus ons als motto heeft gegeven. Het is
belangrijk dat we nu al op weg naar het Heilig Jaar als het ware de start, de
aanzet maken in het gezelschap van de martelaren, in het gezelschap van de
verrezen Heer, in de verbondenheid met elkaar als tochtgenoten van Christus
die elkaar niet hebben uitgekozen, maar die door Hem zijn uitgenodigd om
een eenheid te zijn, een instrument van vrede.

Mogen wij, broeders en zusters, de noden van velen in onze wereld ook
nu ter harte nemen. En moge ons gebed dat op hoop gebaseerd mag zijn
niet alleen gaan over onze eigen vragen, onze eigen twijfels, maar ook gaan
uit solidariteit over alle mensen die Gods hulp nodig hebben, die verlangen
naar liefde, die verlangen naar barmhartigheid, die uitzien naar vrede en
verzoening. En mogen we dan zeggen: Heer, ons hart is niet gesloten, wat er
ook gebeurt, ons hart blijft open dankzij U die de dood heeft overwonnen,
die de martelaren tot steun was en bron van hoop, en die ook nu ons alle
reden geeft om te blijven bidden en te zeggen: Heer, ontferm U over ons.

Willen we dat samen zeggen: Heer, ontferm U over ons. En kunnen we
samen de Heer danken voor de gave van het geloof (cf. Hebreeén 11, 1).
Dat we de rode draad van de liefde in ons leven, in onze wereld mogen
herkennen, vasthouden en steeds opnieuw mogen doorgeven, in Christus’
Naam. Want dat is de roeping van de christen: niet bij de pakken neerzitten,
niet je opsluiten, maar hoop ontvangen van de Heer om te kunnen blijven
bidden. Daarom: dank U voor de gave van het geloof, door Christus onze
Heer. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 175



HOMILIE
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de wijding van kerk en altaar,
Kerk van Onze Lieve Vrouw Geboorte, Hoogmade, 7 juli 2024

Handelingen van de Apostelen 2, 41-47; 1 Korintiérs 3, 9b-11.16-17; Mattetis
14, 13-21

Broeders en zusters in Christus, U bent vandaag met velen gekomen, tot de
achterste plek is de kerk vol. En dan daarboven de koorzolder. Alle plaatsen
zijn vandaag nodig om zoveel mogelijk mensen hier aanwezig te laten zijn
bij de wijding van deze Maria Geboorte kerk. Ook al is het een feestelijke
dag, voor velen van u is de schrik en is de angst van toen de kerk in brand
stond nog lang niet vergeten. Het nieuws drong door dat er vlammen letterlijk
uit de kerk sloegen en veel mensen keken naar de kerk en de toren. En zelfs
de grote indrukwekkende naald van de toren die naar boven wijst naar de
Heer moest het op een gegeven moment begeven. En toen die neerstortte,
zoals een van de parochianen mij zei, liet ik ook even het hoofd hangen. Daar
gaat onze kerk. Daar gaat de plek waar we zoveel zijn samengekomen. Waar
hele generaties het sacrament van de doop ontvingen. Waar mensen de eerste
communie en het vormsel vierden. Het huwelijk gaven aan elkaar en Gods
zegen vroegen. En niet te vergeten de vele dierbaren die na hun sterven hier
in gebed aan God zijn aanbevolen en van hier zijn uitgedragen.

Dat zijn allemaal momenten uit ons leven in geloof. Allemaal momenten
die ons in het hart gegrift zijn die op zo’n moment als de kerk in brand
staat en in elkaar valt door ons heengaan. Angst, maar ook wel het gevoel
van verlies. Want op dat moment weet je nog niet wat de volgende stap zal
zijn. In de pers was men er vrij snel bij door te zeggen: nou, dat wordt niks
meer, er staan alleen nog maar muren. Maar ik weet dat in uw parochie veel
mensen dachten: de muren staan er nog, het glas is niet half leeg, maar half
vol. Vandaag gaan al die emoties, al die gedachten, door u heen. In de loop
van de jaren is er veel gebeurd om opnieuw deze kerk op te bouwen en in te
richten. En zoals sommigen van buiten zeggen: de groene breinaald die je
vanaf de snelweg A4 kunt zien staat weer zichtbaar in de lucht te pronken.
Opnieuw mag die wijzen als een aansporing om niet ons leven horizontaal te
zien, maar om ook rekening te houden met onze goddelijke oorsprong, met
onze band met de Heer.

176 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Het was niet vanzelfsprekend om de kerk te herbouwen. Er is heel veel
gesproken, van hart tot hart, ook met de nodige heftigheid. Maar er was
veel enthousiasme en velen gaven bij voorbaat al het groene licht. Maar dan
ben je er nog niet. De vraag komt ook: kunnen wij als geloofsgemeenschap
hier ter plaatse opnieuw de kerk opbouwen en onderhouden? Kunnen wij als
geloofsgemeenschap ter plaatse hier met voldoende mensen komen om te
bidden, het woord van God horen en de sacramenten vieren? Op een gegeven
moment kreeg ik met Kerstmis 150 keer dezelfde kaart. Ik moet u zeggen,
het leek een kleine intimidatie. Zo van: wij zijn er nog en we zijn vitaal en
bisschop waag het niet om niet mee te werken aan het herbouwen van de
kerk. Maar weet, broeders en zusters, het hangt niet alleen van de bisschop
af. Het hangt vooral af van of mensen het samen voor elkaar kunnen krijgen
om opnieuw te bouwen. Niet omdat er niets is, maar om opnieuw te bouwen
op het fundament dat er reeds ligt, rekening houdend met de muren die er
zijn. En u weet in ons land is veel geregeld. Als je wijst naar een raam of een
muur komt er al een reglement bij of een pakket aan eisen en voorwaarden.
En bovendien: dit betaal je niet uit je achterzak. Dit is ook alleen maar
mogelijk met overleg, met opbouwend overleg met de verzekering.

Toch hebben we niet zomaar gezegd: we zetten de kerk terug zoals die was.
Want binnen de kerk was er heel veel kapot en onherstelbaar. Ik herinner mij
nog goed de kerk van voor de brand en u weet dat nog veel beter. Ik ben hier
meerdere keren geweest voor de viering van de eucharistie op de zondag als
er een gaatje was in het rooster. Ik herinner me nog halverwege de kerk de
grote preekstoel met het grote beeld van een van de martelaren van Gorcum.
Dat is allemaal verdwenen. Wel bijzonder was dat het tabernakel met daarin
het sacrament van de eucharistie was bewaard. Al was het tabernakel gloeiend
heet geweest en stond alles in lichterlaaie, het sacrament van onze Heer was
nog onaangetast in het kluisje van het tabernakel. Is het een wonder? Dat
weet ik niet. Het is wel een teken, dat de Heer, in zijn sacrament aanwezig,
dichtbij ons blijft. Ook als er momenten zijn van grote rampspoed, zoals het
verliezen van een kerk door brand en verwoesting.

Vandaag zijn we hier. En ik denk niet met gemengde gevoelens, maar eerder
met herinneringen in ons hoofd van de vele schrikbeelden, de onzekerheid,
maar ook de vele momenten van samen de kar trekken en bouwen. Om
vandaag daarvan de bekroning mee te maken. Want als je de kerk wijdt,
dan nodig je de Heer opnieuw uit om in ons midden te zijn. Als je de kerk

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 177



toewijdt aan God, vragen we Hem om opnieuw in ons midden te wonen in het
sacrament van de eucharistie. Het altaar is een teken van zijn aanwezigheid.
En als we in de toekomst eucharistie vieren, zal het altaar worden gekust
om de Heer te begroeten. En de ambo die hier staat voor het woord van God
zie je al als je binnenkomt. En niet te vergeten de doopvont, om ook in de
toekomst nieuwe leden in Gods Kerk op te nemen door het sacrament van
de doop.

Broeders en zusters, het is niet allemaal hetzelfde gebleven. Sommige
dingen moesten werkelijk worden vervangen. En dat is met zorg en aandacht
gebeurd. En halverwege de kerk staat er voortaan een afscheiding om in dit
gedeelte van de kerk te vieren en te bidden en in dat gedeelte van de kerk
voornamelijk samen te komen en te bouwen aan de onderlinge band van de
gemeenschap die we mogen zijn. Regelmatig zullen de tussendeuren dus
dicht zijn, want uit ervaring weten wij dat het bijna nooit zo druk is dat je
uit het liturgische gedeelte zult barsten omdat er te veel mensen zijn. Maar
ook dat is, broeders en zusters, gezegd met enige voorzichtigheid. Want wie
weet, blijven net zoveel mensen komen. En zal meer dan eens dat gedeelte
van de kerk dat niet gewijd zal worden, dat niet primair voor de eredienst is
bedoeld, toch vaak betrokken worden bij dit gedeelte om alle mensen onder
dit dak te kunnen verzamelen voor de eredienst van de liturgie.

Broeders en zusters, het is belangrijk om vandaag hier de bekroning te vieren
van zoveel inzet, van zoveel enthousiasme. En we zegenen deze kerk in het
besef dat het niet alleen een kwestie is van onze kracht, onze inspanning,
onze prestaties. Want deze kerk is niet het symbool van ons kunnen alleen,
het is ook het teken dat we met de Heer op weg zijn en dat we onze talenten
en gaven van Hem ontvangen hebben om ze in te zetten voor elkaar.

We lezen vandaag, zoals altijd uit de Heilige Schrift. Omdat het de Heer
is die ons aanspreekt in zijn woord. Wat onderscheidt het woord van
God van andere mededelingen en boodschappen? Het woord van God is
onvervangbaar. Het vertelt ons over de bedoelingen en de liefde van Jezus
Christus. Het vertelt ons over de inspanningen van de eerste christenen met
wie wij verbonden zijn. En het vertelt ons wie wij ook nu samen mogen zijn:
de tempel van de Heer. Want dat de Heer in dit huis opnieuw komt wonen,
is een grote vreugde, maar het is ook de bedoeling dat wij ons hart openen,
zodat Hij opnieuw ook met kracht en liefde in ons eigen hart aanwezig is.

178 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Je maakt je soms zorgen over een kerkgebouw. Krijgen we het voor elkaar?
Gaat het allemaal lukken? Wat zou het goed zijn als de zorg die we hebben
voor dit gebouw ook de zorg is voor ons eigen hart. Het gaat er niet alleen
om dat God in dit huis aanwezig is. Het gaat er ook om dat we zorg hebben
voor de Heer in ons eigen hart. In onze tijd kan het makkelijk gebeuren dat
je geloof er een beetje bijhangt. Er zijn zoveel momenten dat er aan ons
getrokken wordt, dat er een beroep wordt gedaan. En vaak zie je ook zelfs
tijdens vergaderingen en zelfs wel eens in de eucharistieviering dat mensen
even hun e-mail checken of hun appjes.

Broeders en zusters, kunnen we evenveel zorg hebben voor het geloof in
ons hart als voor de aanwezigheid van de Heer in dit gebouw? We horen
dat de eerste gelovigen die de vroege Kerk vormden, na Jezus’ dood en
verrijzenis nog helemaal geen kerkgebouwen hadden. Ze mochten niet eens
samenkomen om te bidden en de eucharistie te vieren. Ze werden vervolgd.
Net zoals Jezus werd vervolgd. Veel christenen hebben die vervolging aan
den lijve ervaren. Het zal je maar gebeuren, als je op het ene moment met
elkaar bidt en de Schrift leest als broeders en zusters en een paar dagen
later hoort dat de helft van je gemeenschap is opgepakt, is vastgezet, of
misschien zelfs gedood. Broeders en zusters, de eerste christenen hadden
geen kerkgebouw. Maar hadden grote zorg voor het woord van God in hun
hart. Want ons hart is de eerste plek waar de liefde, het geloof van God mag
worden bewaard en mag worden uitgesproken. En zo lezen we dat de eerste
christenen trouw waren. Ze kwamen in de tempel om te bidden. Elke dag
eensgezind. Ze braken het brood in een of ander huis, dat wil zeggen: ze
vierden de eucharistie achter gesloten deuren bij iemand op een privéadres.
Ze waren eenvoudig en gericht op gemeenschap en gemeenschapszin om
God te loven. En zo waren zij ondanks alle bedreigingen door het geloof in
hun hart, het geloof in hun gemeenschap toch een teken. Niet zo’n mooie
naald die naar de lucht wijst. Niet zo’n mooie kerk die je misschien op de
snelweg je aandacht bij het verkeer doet verliezen. Door het geloof en de
liefde stonden de eerste christenen bekend als mensen van liefde en trouw.

De eerste lezing klinkt niet omdat deze toevallig in de liturgie van de
kerkwijding hoort. Het is ook een lezing om aan te denken als wij vandaag
hier samen zijn. Hoe is het met ons hart? Hebben wij zorg voor het geloof
in onze gemeenschap? Hebben wij aandacht voor de persoon van Jezus?
Kunnen we ons geloof ook werkelijk doorgeven door van Hem te getuigen?

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 179



Of hangt ons geloof er een beetje bij, en nu de kerk klaar is, gaat alles weer
op een lager pitje? Er is in het recente verleden te vaak gezegd -dat moet
ik toch wel toegeven- dat je vooral naar de kerk moet gaan als je het zelf
voelt. Maar als je de eerste christenen hoort en hun getuigenis ziet, is het
niet alleen een kwestie van of ik er zin in heb, of ik er aan toe kom, of ik er
ruimte voor maak. Het gaat er ook om of je je laat roepen en uitdagen om
steeds je geloof te voeden. En niet alleen dat van jezelf, maar ook dat van de
mensen om ons heen. Kan het ons wat schelen als ons geloof verschraalt en
een bijzaak wordt? Raakt het ons niet als een ander langzamerhand athaakt
en zegt: ach ja, er zijn zoveel dingen waar ik mee bezig moet. Misschien
zouden we in plaats van heel begrijpend kijken, ook wel eens de vraag
kunnen stellen: heb je ruimte in je hart voor God zoals God in zijn hart
ruimte heeft voor ons? Kun jij zonder het woord van God te horen gevoed
worden in je geloof? Kun jij zonder de viering van de eucharistie, waarin
we Jezus’ lichaam en bloed ontvangen en waarin Hij net zo dicht bij ons is
als bij de leerling van het eerste uur? Zou je kunnen zeggen: o, dat kan ik
wel overslaan, ik heb kracht genoeg?

Heer, U heb ik lief, mijn sterkte zijt Gij, hebben we gezongen uit Psalm 18.
Het fundament van deze kerk is verbonden met de Heer die ons fundament
is. Hij draagt ons, Hij is degene die ons leven heeft gemaakt en die ook met
ons in het leven wil staan. Ik zou u willen zeggen, broeders en zusters, als
vandaag deze kerk wordt gewijd en een nieuw begin wordt gemaakt door
hier te vieren en te bidden en opnieuw kinderen en volwassen zullen worden
gedoopt, opnieuw mensen na hun dood aan de Heer worden aanbevolen
bij de uitvaart, als we opnieuw de eerste communie en het vormsel mogen
vieren en ook het huwelijk, dat we misschien ook in ons eigen hart een nieuw
begin kunnen maken. En laat deze goede raad nou niet gelijk zwaar vallen
met de opmerking: daar heb je de bisschop weer, het is zijn core business,
een lege kerk is zijn zorg want wat blijft er anders over van zijn werk? Nou,
er blijft genoeg over, zelfs bij lege kerken. Dus daarom vraag ik het niet
en ook niet met dwang. Maar als je de eerste christenen hoort en als we
het enthousiasme zien waarmee dit huis weer is opgebouwd, omdat het wel
degelijk wat uitmaakt dat de Heer opnieuw in onze midden komt in zijn
sacrament en in zijn woord, dan zou ik u willen vragen: deze kerk maakt een
nieuw begin door de vele inspanningen van u, door de kracht van het geloof
en de liefde, van samenwerking en volhouden. Maar wat zou het goed zijn
als ook velen van u een nieuw begin maken met hun kerkgang en niet met

180 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Kerst alleen, hoewel dat ook een zekere regelmaat is. Maar meer ook van
zondag tot zondag, zoals de eerste christenen zelfs dagelijks samenkwamen.
De zondag geldt in de liturgie nog steeds als de eerste dag van de week, de
dag van de verrijzenis. Wat zou het goed zijn als het begin dat we hier mogen
maken met de inwijding van deze kerk ook voor velen van u een nieuw
voornemen doet opkomen: ik moet ernaartoe, want het is niet alleen een
kwestie van of ik er zin in heb, of ik er tijd voor heb. Ik maak er ruimte voor,
zoals God ruimte maakt in zijn hart voor ons, op al die momenten dat wij tot
Hem bidden, op al die keren dat wij Hem nodig hebben, al die keren dat we
rekenen op zijn inspiratie en zijn bemoediging.

Het evangelie van vandaag, broeders en zusters, laat zien dat duizenden
mensen naar Jezus toe gingen. En wat doet Hij? Hij spreekt met hen,
Hij raakt hen aan met zijn liefde, door genezing, door vergeving, Hij geeft
nieuw geloof. Maar Hij viert ook met hen de maaltijd, er zijn maar vijf
broden en twee vissen, maar de Heer weet het te maken tot het teken van zijn
overvloed. Dat velen gevoed worden, niet alleen door zijn woord, maar ook
door wat Hij verder geeft. ledere eucharistieviering, zo zegt de Kerk vanaf
het begin, deelt in die overvloed van het eerste uur. In elke eucharistie breken
wij het brood, en delen wij de beker. Brood wordt het lichaam van Christus.
De wijn wordt het bloed des Heren. Wij ontvangen Jezus zelf. Als je daarbij
stilstaat, is de eucharistie meer dan een samenkomst van ons alleen, maar
met de Heer. En zo worden we opgebouwd met het geloof in ons hart, met
het geloof in onze gemeenschap, en dan kan deze kerkwijding een teken
zijn van vernieuwd geloof en gemeenschapszin die in ons hart mogen leven.
Het hoeft niet op uw voorhoofd te staan dat u bij deze gemeenschap hoort en u
hoeft ook geen tatoeage te nemen met ‘Maria Geboorte’ om alle misvattingen
te voorkomen. Maar het is van vitaal belang dat u door Gods woorden van
liefde, door de viering van de sacramenten in verbondenheid met de Heer en
elkaar, dat u ook zelf een teken bent van de blijde boodschap van Jezus. Dat
u beseft: ik ben uitgenodigd en ik heb ja gezegd en steeds opnicuw heb ik
net zoveel zorg voor dit gebouw van geloof als voor mijn hart als een huis
waarin godsgeloof en liefde mogen wonen.

Nog ¢én element en misschien denkt u: het is eigenlijk al genoeg deze preek.
Maar deze kerk, je kunt er niet omheen kijken, heeft veel aandacht voor
Maria, die met gevouwen handen in gebed aanwezig is. Maria heeft haar
hart geopend voor de Heer, zij heeft haar hart gemaakt tot een huis van Gods

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 181



liefde. Maria, moeder van God, heeft gezegd: mij geschiede naar uw woord
(Lucas 1, 38). Ze liet zich raken door de Heer en werd ontvankelijk voor de
Geest. Toen zij de moeder van de Heer werd, heeft ze niet gezegd: prima dat
U mij gekozen hebt, het komt voor elkaar. Nee, Maria zegt: mij geschiede
naar uw woord. Ze bidt, ze laat zich voeden door de tekenen van de Heer en
ze weet zich gedragen in de gemeenschap van de jonge Kerk. Want wat zien
wij met Pinksteren? Voorafgaand aan de komst van de Heilige Geest, bidt
Maria samen met de leerlingen om de komst van de Geest van God in ieders
hart (Handelingen 1, 14).

Graag bid ik Maria om haar voorspraak. Er staat geschreven op de tussenwand
in de kerk: Heilige Moeder van God, Moeder van goede raad, Troosteres van
de bedroefden, Hulp van de christenen. Stuk voor stuk titels van Maria uit de
litanie van Maria. Mogen wij haar aanroepen als we toch weer denken: ach,
het kan wel een paar weekjes wachten die kerk. Mogen we Maria aanroepen
als we voelen dat ons gebed uitdroogt of ons vertrouwen afneemt of als we
elkaar uit het oog verliezen en niet de liefde schenken waartoe we geroepen
zijn. Moge Maria met haar voorspraak ons bij elkaar houden en moge het
nieuwe begin van dit gebouw ook een nieuw begin zijn van onze toewijding.
Om samen te bidden, de eucharistie te vieren en Jezus’ lichaam en bloed
te ontvangen waardoor Hij net zo dicht bij ons is als in het begin. En als
ons dat werkelijk lukt, stap voor stap, dan is deze kerk opnieuw een levend
huis met de Heer in ons midden waar wij als levende stenen rond Hem zijn
verzameld. En dan kunnen wij naar buiten met de kracht van het geloof en
een teken zijn van Gods liefde. En zo is vitaliteit niet alleen een kwestie
van demografische gegevens. Maar is het allereerst dat we een nieuw begin
maken met dit gebouw en met het geloof in ons eigen hart, met onze eigen
geloofspraktijk en met onze inzet voor de Kerk van nu. Amen.

182 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.HJ. van den Hende bij gelegenheid van de
Festgottesdienst zum Abschluss der Salzburger Hochschulwoche 2024,
Fragiles Vertrauen - Uber eine kostbare Ressource, Salzburger Dom,
4 augustus 2024

Exodus 16, 2-4.12-15; Efeziérs 4, 17.20-24; Johannes 6, 24-35

Briider und Schwestern. Papst Franziskus hat mehrmals betont, dass eine
Predigt hochstens acht Minuten dauern sollte. Aber ich muss sagen dass selbst
acht Minuten fiir eine Predigt zu lang sind, wenn es ihr an Substanz fehlt.
In diesem Sinne hat ein Prediger gleich zwei Aufgaben, ndmlich nicht zu
lange zu predigen und fiir den nétigen Inhalt zu sorgen. Bei einer Festpredigt
sind sie vielleicht bereit, mit mehr Geduld zuzuhéren, aber auch dann sollte
es nicht endlos weitergehen.

Heute ist der Abschluss der Salzburger Hochschulwoche mit dem Thema:
Fragiles Vertrauen. Heute ist auch der Tag, an dem die Kirche in aller
Welt seit Jahrhunderten den Sonntag zu feiern pflegt. Die Predigt in einer
Eucharistiefeier und damit auch eine Festpredigt geht zunédchst von den
Schriftlesungen aus, heute aus dem Buch Exodus, aus dem Brief an die
Epheser und aus dem Johannesevangelium.

Wir konnen nicht tibersehen dass im Buch Exodus das Volk Gottes wenig
Vertrauen hat in die lange Reise durch die Wiiste. Natiirlich freuen sie sich
iiber die Befreiung aus der Sklaverei, aber als auf der Reise durch die Wiiste
der Hunger kommt, beginnt das Vertrauen zu schwinden. ‘Mose, du hast
uns in die Wiiste gefiihrt, um uns zu befreien, aber es kann doch nicht sein
dass wir jetzt in der Wiiste vor Hunger sterben miissen?’ Die Menschen
sehnen sich sogar nach den Verhéltnissen von frither, als es noch reichlich
Fleisch und Brot zu essen gab. Mit der nahenden Hungersnot beginnen sie
das Vertrauen an Mose zu verlieren und auch Gott zu misstrauen.

Es wird deutlich, wie wichtig Vertrauen in den Bezichungen zwischen
Menschen ist. Das Volk beginnt an Mose und seiner Fiihrung zu zweifeln,
weil es Hunger leidet. Mit anderen Worten: Der Hunger und die Aussicht in
der Wiiste zu sterben, zehren an ihrem Vertrauen und belasten die Beziehung
zwischen dem Volk und Mose. Die Beziehung zu Mose wird gleichsam auf

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 183



das Problem des Hungers verengt weil das Volk keine Perspektive sicht.
Fragiles Vertrauen in die Zeit des Mose und seines Volkes.

Schwestern und Briider, wenn wir heute dem Johannesevangelium
zuhoren, konnen wir feststellen dass die Menschen die Jesus folgten noch
kein wirkliches Vertrauensverhéltnis zum Herrn aufgebaut haben. Sie sind
beeindruckt von der Brotvermehrung die sie erlebt haben. Jesus ist aber
kritisch und sagt: “Ihr sucht mich [...] weil ihr von den Broten gegessen
habt”. Jesus bittet darum, nicht durch den Magen, sondern durch das Herz
zu schauen wer Jesus ist und was seine Botschaft der Liebe bedeutet, dass
er gesandt ist um eine neue Beziehung zu den Menschen aufzubauen, auf
Gottes Initiative hin. Das Vertrauen in den Herrn hat nur dann eine Chance
zu wachsen, wenn die Zuhorer einen Blick fiir die Person Jesu bekommen.
Sie werden aufgefordert in Gemeinschaft mit dem Herrn zu leben und
ein Band des Vertrauens aufzubauen das tiber die Sicherheit der Nahrung
hinausgeht.

Jesus ladt die Menschen ein, an Thn als den Gesandten Gottes zu glauben.
Im Griechischen, der Ursprache des Neuen Testaments, gibt es hier das
Wort pisteuo, das in der Lesung mit glauben iibersetzt wird, aber es bedeutet
auch Vertrauen haben. Im Evangelium wird den Zuhorern die Mdglichkeit
gegeben, ihre Bindung an den Herrn zu stirken, in eine personliche
Beziehung zum Herrn zu treten. Und wenn das Vertrauen in Jesus wichst,
kann auch die Beziehung zu ihm vertieft und gestédrkt werden.

Im Licht der Schriftlesungen wird deutlich dass Vertrauen in den
Beziehungen zwischen Menschen unverzichtbar ist, aber auch dass
Vertrauen durch Note und Fragen, die das menschliche Leben jeden Tag
beriihren, geschwécht wird. Das gilt fiir die Menschen in ihrer Beziehung zu
Gott und auch fiir die Beziechungen der Menschen und Viélker untereinander
in der heutigen Welt.

Vertrauen und Beziehungen sind notwendig, damit Menschen und Volker
wirklich zusammenleben konnen. Papst Benedikt schreibt, dass wir
Menschen uns bald gegenseitig Nachbarn sein werden und iiber das Internet
{iberall beobachten kénnen wo Uberschwemmungen sind, wo es Hunger
gibt oder wo Menschen auf der Flucht sind. Aber wenn wir uns gegenseitig
Nachbarn sind, sind wir nicht automatisch auch Briider und Schwestern.

184 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Die Erfahrung lehrt uns, dass Beziehungen und Vertrauen nie immer
bestehende Zustinde sind. In der Gesellschaft und auch in der Gemeinschaft
der Kirche miissen wir die Beziechungen und das Vertrauen zueinander
stdndig pflegen und erhalten und gegebenenfalls wiederherstellen.

Dasselbe gilt fiir die Beziehungen zwischen der Gesellschaft als solche
und der Gemeinschaft der Kirche. Die Kirche und die Gesellschaft sind
durch die Jahrhunderte hindurch in konkreten Personen und Ereignissen
miteinander verbunden. Auch die heutige moderne Trennung von Kirche
und Staat bedeutet nicht, dass sie nichts miteinander zu tun haben, sondern
fordert ein immer besseres Verstidndnis fiir die Bereiche, in denen sie
einander brauchen.

In der heutigen Gesellschaft ist das Vertrauen in alle Arten von Beziehungen
unter Druck geraten. Die europdische Zusammenarbeit begann einst
als Friedensprojekt (nie wieder Krieg) aber da die Solidaritidt und die
Beziehungen, der Angst vor dem Rest der Welt und dem wirtschaftlichen
Gewinn untergeordnet werden, gerdt unser wahres Zusammenleben
erneut unter Druck. Eigene Bediirfnisse werden wichtiger als gemeinsame
Bediirfnisse und Fragen.

Wenn wir an die erste Lesung aus dem Buch Exodus denken, dann hat
das Volk Gottes in seiner Unsicherheit dariiber nachgedacht zum Alten
zuriickzukehren. Dann ginge es zuriick in die Sklaverei um die Erndhrung
zu sichern. Das ist im heutigen Europa nicht anders. Fehlendes Vertrauen?
Dann zuriick zu jedem Land fiir sich selbst, dann wieder Grenzen schlief3en,
die eigenen Leute zuerst.

Briider und Schwestern, nicht umsonst sprechen Papst Franziskus und auch
frithere Papste von der Welt und der Schopfung als unserem gemeinsamen
Haus, in dem wir unsere Augen nicht voreinander und vor den Bediirfnissen
und Interessen des anderen verschlieBen. Die Beziehungen zwischen den
Léandern und Volkern sind nicht einfach und die Beziehungen zwischen
den Menschen sind zerbrechlich, aber es ist unsere gemeinsame Aufgabe
weiter am gegenseitigen Vertrauen zu arbeiten. Wenn das gegenseitige
Vertrauen in unseren Beziehungen angespannt und briichig ist, ist dies kein
Grund voneinander abzulassen, sondern im Gegenteil ein Grund sich noch
mehr bewusst zu machen dass die Beziechungen und das Vertrauen immer
stindige Pflege und neues Engagement erfordern.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 185



Ich erinnere an Papst Paul VI., der die Aufgabe der Kirche darin sieht eine
Zivilisation der Liebe aufzubauen, in der die Wiirde des Menschen und die
Achtung vor dem menschlichen Leben, die gegenseitige Solidaritit und das
Gemeinwohl an erster Stelle stehen. Und dass in dem Malle wie der Aufbau
dieser Zivilisation der Liebe wichst und sich ausbreitet, die Konturen des
Reiches Gottes in der globalen Gesellschaft unserer Zeit immer deutlicher
sichtbar werden.

Undwenn esdarum gehtals Menschen eine personliche Vertrauensbeziehung
zu Jesus Christus einzugehen, horen wir Jesus heute im Evangelium sagen:
“Ich bin das Brot des Lebens”. Aus Liebe bietet der Herr jedem von uns
personlich, in jedem Zeitalter und jeder Generation, seine Freundschaft an.

Wenn wir in seinem Namen immer wieder eine Zivilisation der Liebe in
der heutigen Welt aufbauen, kénnen wir den Herrn in unserem Gewissen
sagen horen: “Ich war hungrig, und ihr habt mir zu essen gegeben; ich
war durstig, und ihr habt mir zu trinken gegeben; ich war nackt, und ihr
habt mich bekleidet; ich war fremd, und ihr habt mich aufgenommen” (vgl.
Matthdus 25).

Aber der gekreuzigte und auferstandene Herr Jesus gibt uns auch Freiheit.
Am Ende des 6. Kapitels 6 des Johannesevangeliums, aus dem auch das
heutige Evangelium entnommen ist, fragt Jesus seine Jinger: “Wollt ihr
auch manchmal weggehen”? Eine direkte Frage, die man nicht einfach
wegschieben kann. Ich hoffe und bete, dass viele von uns wie der Apostel
Petrus antworten werden: “Herr, zu wem sollen wir gehen? Du hast Worte
des ewigen Lebens”. (Johannes 6,68).

Auch wenn das Vertrauen nur briichig ist, so gibt es doch immer eine
Grundlage fiir die Starkung unserer Bezichung zu Gott und zueinander.
Denn Gott schuf den Mensch, Mann und Frau, nach seinem Bild und
Gleichnis (cf. Genesis 1, 27). Amen.

186 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de eucharistieviering van
Radio Maria bij gelegenheid van de 4e internationale Rosary Rally,
St. Lambertuskerk Eindhoven, 5 oktober 2024

Job 42, 1-3.5-6.12-17; Lucas 10, 17-24

Broeders en zusters, wanneer wij de heilige eucharistie vieren, dan weten
wij in geloof dat onze Heer Jezus, gekruisigd en verrezen, zelf in ons midden
komt. Hij spreekt ons aan wanneer wij lezen uit de heilige Schrift. Bij het
lezen van het Evangelie gaan we staan om tot uitdrukking te brengen dat we
ons beseffen dat Jezus zelf daadwerkelijk tot ons spreekt. We zijn als Kerk
dankbaar voor het woord van God en wij zeggen: lof zij U, Christus. Alleen
wanneer wij als leerlingen van de Heer luisteren met heel ons hart, pas dan
kunnen we het woord van de Heer bewaren en ernaar handelen. De Heer
zegt: gelukkig die naar het woord van God luisteren en het onderhouden
(cf. Lucas 11, 28).

Broeders en zusters, opnieuw aan het begin van het eucharistisch gebed
worden we in de prefatie uitgenodigd om ons hart te verheffen tot de Heer:
sursum corda, verheft uw hart. En in de dialoog van de prefatie is het
antwoord: habemus ad Dominum, wij zijn met ons hart bij de Heer. Luisteren
met heel ons hart en ons hart verheffen.

In de liturgie wordt niet alleen ons hart bedoeld als orgaan dat bloed door
onze aderen doet stromen. In Bijbelse zin is het hart op de eerste plaats de
aanduiding van onze hele persoon en van ons innerlijk leven. Dat de Heer
ons hart aanspreekt en dat wij in de liturgie van de eucharistiec ons hart
verheffen tot de Heer maakt duidelijk dat ons geloof niet op de eerste plaats
onze buitenkant betreft. Het komt er op aan dat wij allereerst in ons hart
geraakt worden en met heel onze persoon aan God willen toebehoren.

De gesteldheid van je hart is dus belangrijk. Jezus weet maar al te goed
dat het mensenhart niet altijd open staat voor de liefde van God. Dikwijls
is er maar weinig ruimte in het mensenhart voor God en zijn bedoelingen
(cf. Marcus 7, 21-23). In de profeet Jesaja staat al de uitroep van de
Heer: “Dit volk eert Mij met de lippen naar hun hart is ver van Mij”
(Jesaja 29, 13). Jezus herhaalt deze woorden ten overstaan van de

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 187



Farizeeén (Marcus 7, 6). Het is van alle tijden, lang geleden en ook nu.
Onze mensengeschiedenis wordt getekend door zonde.

Maar, God is niet onverschillig ten opzichte van ons mensen en onze
geschiedenis. Het is immers God zelf die zijn eigen Zoon gezonden heeft,
omdat Hij zoveel van ons houdt (Johannes 3, 16). In Christus is God zelf
mens geworden in onze wereld, in alles aan ons gelijk maar niet in de zonde.
Jezus Christus is het gelaat van Gods barmhartigheid. In de persoon van
Christus mogen wij de liefde van God tot het uiterste leren kennen. In de
mens geworden, gekruisigde en verrezen Heer ontmoeten wij de eindeloze
barmhartigheid van God.

Broeders en zusters, de menswording van God in onze wereld is zorgvuldig
voorbereid. Het was de maagd Maria die werd voorbereid en geroepen om
de moeder van de Heer te worden, om Christus ter wereld te brengen op
het juiste moment (Galaten 4, 4). De Kerk leert ons dat het hart van Maria
geheel en al gericht is op God en op zijn bedoelingen. In het evangelie van
Lucas laat Maria haar hart spreken wanneer zij tegen de engel zegt: “zie, de
dienstmaagd des Heren mij geschiede naar uw woord” (Lucas 1, 38). En in
de lofzang van het Magnificat zingt Maria met overgave: “Mijn hart prijst
hoog de Heer” (Lucas 2, 46).

Broeders en zusters, wij geloven dat de maagd Maria vanaf haar vroegste
begin, in de schoot van haar moeder, is voorbereid op de unieke taak om de
Moeder van God te kunnen worden. Met het oog op de verlossing, is Maria
zonder de smet van de erfzonde in de schoot van haar moeder ontvangen.
Uiteindelijk was het binnenste van Maria zonder boze gedachten en zonde,
en zij verlangde niet naar de zonde. Dat bedoelen wij wanneer wij als Kerk
spreken over het onbevlekte hart van Maria. Het hart van Maria was geheel
gericht op God en zijn bedoelingen.

Met een onbevlekt en onverdeeld hart is Maria de moeder van God en
moeder van de Kerk. Zij is de eerste gelovige van het Nieuwe Testament.
Na de dood, verrijzenis en hemelvaart van haar Zoon, stond Maria de
apostelen terzijde toen zij baden om de komst van de Heilige Geest
(Handelingen 1, 14). Zo is de maagd Maria als de moeder van God en moeder
van de Kerk onze medegelovige op de weg van het evangelie.

188 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Broeders en zusters, de maagd Maria heeft een unieke plaats in de
geschiedenis van God en de mensen, maar zij is altijd met heel haar hart
leerling van Christus gebleven. Maria maakt zichzelf niet groot maar God
heeft haar groot gemaakt, en vele generaties prijzen haar zalig (cf. Lucas
2, 48). Ook nu maakt Maria deel uit van de gemeenschap van de Kerk:
Maria is en blijft leerling met de leerlingen van Christus. Vanuit de hemel
begeleidt Maria ons steeds met haar gebed. In haar gerichtheid op de Heer,
is Maria ook met heel haar hart in én met de Kerk van Christus, en opdat
ook onze harten steeds daar mogen zijn waar de schat van Gods liefde en
verlossing te vinden is (cf. Mattelis 6, 19-21), wijden wij ons toe aan het
onbevlekt hart van Maria.

Laten wij daarom samen bidden dat wij ontvankelijk mogen zijn voor het
woord van God, dat wij van harte willen volbrengen wat de Heer in ons
hart heeft gelegd, dat we één zijn als leerlingen van Christus en dat in ons
binnenste steeds meer ruimte is voor de liefde van God. Alleen zo kunnen wij
onze roeping als Kerk met vrucht beleven en zijn we in staat om ook andere
mensen van goede wil te bereiken. In verbondenheid met Maria mogen wij
getuigen van de liefde van God, in Christus’ naam mogen we als de eerste
leerlingen het kwade afweren en beseffen hoe groot de macht is van God
(Lucas 10, 17 e.v.) die ons niet gemaakt heeft voor de dood maar voor het
eeuwig leven. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 189



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de uitreiking Elisabeth certificaten
en ‘Brood en rozen-prijs’, H. Bartholomeuskerk in Nootdorp,
16 november 2024

3 Johannes 5-8; Lucas 18, 1-8

Broeders en zusters, ik ben dankbaar dat u met zovelen bent gekomen naar
deze dag. Niet vanwege de statisticken of om te kunnen zeggen: moet je
eens zien wat het bisdom Rotterdam op de zaterdag op de been krijgt. Maar
omdat u allemaal verbonden bent met het belangrijke werk van caritas en
diaconie. Dat u dat met zoveel mensen vertegenwoordigt, stemt dankbaar,
want -zo zegt het evangelie- we moeten blijven volharden in het gebed.

In het evangelie zegt de Heer: zal de Mensenzoon bij zijn komst het geloof
op aarde vinden? Dat gaat niet alleen om het geloof dat wij het credo op
kunnen zeggen. Maar het gaat ook over of wij de liefde die met het geloof
verbonden is levend in ons midden hebben behartigd. Jezus zegt: je moet
volharden in gebed. En dat geldt ook om te kunnen voortgaan op de weg
van diaconie en caritas. Hoe kun je anders steeds opnieuw de liefde en de
aandacht opbrengen als de Heer je niet inspireert? Hoe kun je anders steeds
de zorg voor je naaste gestalte geven? In die zin horen bidden en geloof
bij elkaar. En dus ook in geloof dienen, leren en vieren. En daarom ben ik
dankbaar dat we vandaag met deze eucharistieviering kunnen beginnen.

Ik weet dat velen van u zich op deze dag hebben voorbereid. En menigeen
heeft gezegd: fijn dat ons project ook aandacht krijgt, dat ons werk voor
caritas en diaconie, het werk voor onze naaste, zichtbaar wordt ook in de
bredere gemeenschap van de Kerk. Natuurlijk zal de Heer zeggen: doe het
vooral met je hart en in stilte. En de beroemde bijbeltekst is dat de ene hand
niet hoeft te weten wat de andere doet (Matteiis 6, 3). Maar het is wel fijn
en belangrijk dat we elkaar blijven bemoedigen, dat we elkaars werk en
inzet zien. En dat wij niet alleen verheugd zijn over wat we zelf tot stand
brengen, maar ons ook oprecht kunnen verheugen over wat anderen doen
in ons bisdom, in andere plaatsen van onze Kerk. In die zin ben je pas echt
een netwerk van liefde als je niet alleen deelt in de opdracht van liefde van
de Heer, maar ook kunt zien en ervaren dat die liefde, die dienst aan de
naaste, bij ons geloven hoort en zo gestalte krijgt op veel plekken.

190 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Toen ik de certificaten eerder deze week mocht tekenen, besef je
pas op hoeveel terreinen u werkzaam bent, naar hoeveel mensen en
omstandigheden uw aandacht uitgaat. Het is geweldig dat we zo ook in
onze tijd niet verflauwen in naastenliefde en caritas. En dat we dat mogen
dragen door allereerst samen te bidden en door ook in parochies te blijven
bidden voor de mensen voor wie ons liefdewerk bestemd is. Bidden ook
voor de omstandigheden waarin we verbetering willen brengen: licht in
duisternis soms en warmte in koude. Als Jezus zegt ‘volhard in het gebed’
dan is dat opdat jullie die dingen die voor het Rijk van God belangrijk zijn
kunnen blijven doen. Hij spoort ons aan. En als we van dag tot dag dicht
bij Hem blijven met ons hart, dan kan ons hart en kunnen onze handen in
Jezus’ naam daar zijn waar anderen ons nodig hebben.

Dat is niet vanuit de hoogte van: ik zal wel even ergens brood brengen,
ik zal wel even ergens naar luisteren of hulp aanbieden. Dan zijn we een
soort Sinterklaas op een paard die vanuit de hoogte strooit en hoopt dat de
mensen bukken en elkaar verdringen om toch nog iets te kunnen oprapen.
Nee, als wij caritas en diaconie beoefenen, is het ook met de waardigheid
die mensen toekomt. Die waardigheid is belangrijk in het leven van hen
die steun en geborgenheid zoeken. Maar ook wij laten de waardigheid van
onze persoon zien als wij dat zorgvuldig doen met aandacht en met liefde.

In die zin kunnen we zien dat Jezus zelf zich nooit liet voorstaan op zijn
leven van liefde. Maar wel dat Hij ons uitnodigt om dicht bij zijn hart
vol liefde te blijven om van Hem te kunnen leren (Matteiis 11, 29). Paus
Franciscus schreef onlangs een encycliek over het heilig hart van Jezus:
Dilexit nos. God heeft zo van ons gehouden dat Hij is mens geworden.
En wij mogen ons hart laten raken door die liefde van God en zelf ons hart
openen om de liefde van Christus te verspreiden.

En zo is het werk van ons kerkelijk netwerk van liefde nooit klaar. En ook
nooit volledig. We mogen dankbaar zijn, maar nooit alleen maar tevreden.
We mogen trots zijn op wat we doen, maar tegelijkertijd ook nieuwsgierig:
Hoe kan het nog beter? Hoe kunnen we nog meer getuigen van de Heer die
zijn liefde in ons hart heeft gewekt?

Mogen wij vandaag na deze eucharistie elkaar bemoedigen in het werk van
caritas en diaconie. En laten zien dat door ons gebed en met uw aller inzet

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 191



het geloof en de liefde nog steeds leven en vitaal zijn in ons midden, om zo
een instrument te kunnen zijn van de barmhartigheid van onze Heer in de
wereld van nu. Amen.

192 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



HOMILIE
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende in de kerstnachtmis, HH. Laurentius
en Elisabeth Kathedraal, Rotterdam, 24 december 2024

Jesaja 9, 1-3.5-6; Titus 2, 11-14; Lucas 2, 1-14

Broeders en zusters in Christus, fijn dat u vanavond met zovelen gekomen
bent om het kerstfeest, de geboorte van Gods Zoon in deze wereld te vieren.
Het is indrukwekkend als je bedenkt op hoeveel plaatsen in de wereld
vannacht het kerstfeest wordt gevierd. Hier in een warme kerk. Maar op veel
plaatsen ook in het open veld, in een kamp misschien wel met vluchtelingen.
Of op een plek waar oorlog is en haat. En we zien dat steeds opnieuw het licht
van Christus hoop geeft, moed geeft en ook kracht. We vieren het vanavond
dus met miljoenen mensen. Het gaat niet om de macht van het getal, maar dat
betekent wel dat de Blijde Boodschap van Christus in de hele wereld bekend
geworden is. God is mens geworden om ons zijn liefde te laten zien. En hoe
belangrijk is het dat die liefde van God veel mensen bereikt.

God is mens geworden. We zouden daar heel romantisch over kunnen
denken: de Heer komt in onze wereld als een klein Kind en iedereen buigt in
liefde voor Hem. Dat was in de tijd van het evangelie niet zo en dat is ook
nu niet het geval. In het kerstevangelie kun je al de dingen horen en voelen
die gaan over kwaad, over afwijzing, over onverschilligheid. Als Maria en
Jozef in Bethlehem komen en de hoogzwangere Maria een plek zoekt om
haar kind te baren, vindt ze de gesloten deur van de herberg. Er is alleen
maar plek in een open veld, in een eenvoudige schuur die tochtig is en koud.
Je moet er niet aan denken. Broeders en zusters, maar de Heer wacht niet
met het komen in onze wereld totdat de rode loper is uitgelegd. En ook niet
totdat eerst iedereen met applaus Hem verwelkomt. En zeker niet tot alle
schijnwerpers op Hem zijn gericht.

Want God wil laten zien hoe groot zijn liefde voor ons is. En wie mogen
als eerste komen bij het geboren Kind? Dat zijn niet de hoog geplaatsten in
Bethlehem. Het zijn niet de gangmakers van de tijd die we allemaal hebben
gehoord: de landvoogd, de keizer. Maar het zijn eenvoudige herders die dag
en nacht zwoegen voor hun kudde. Ze bevinden zich vaak buiten, in de kou,
dag en nacht. Overdag op zoek naar water en voedsel. En ’s nachts om hun
kudde te verdedigen als er weer eens een hongerige wolf op de loer ligt.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 193



Toch werden herders niet gewaardeerd. Ze werden een beetje beschouwd als
het uitschot van de samenleving, aan de rand. En juist zij zijn de eersten die
horen dat God mens wordt.

Een gesloten deur dus voor Maria bij de herberg, een koude stal waar het
tochtig is en met niet bepaald de goede omstandigheden om een kind te baren,
en de eersten die komen zijn de herders uit het veld. We kunnen dus niet
zeggen dat het kerstevangelie ons helpt om romantisch weg te zwijmelen.
Het laat ons meteen al zien dat de hardheid van onze wereld lang geleden
bestond. En ook nu nog bestaat. En toch vieren veel mensen het kerstfeest,
omdat ze zien dat het licht van Christus voor iedereen bestemd is. Ook als
het donker is in je leven. Ook als je lijdt onder oorlog en geweld. Ook als
je je zorgen maakt over je gezondheid, of je schuldig voelt over je zonden.
De Heer komt met zijn liefde naar ons toe. En vandaag mogen wij dat vieren.

Misschien staat uw hart er voor open. Misschien bent u wat aarzelend, als je
ziet hoeveel geweld er is en hoeveel oorlog. En nooit eerder waren er zoveel
vluchtelingen in de wereld als in deze tijden. Je zou bijna zeggen: daar kan de
liefde van God niet tegenop, dan kan het licht van de geboorte van Christus
nergens van winnen. Maar Gods liefde is zo groot, dat Hij nog nederiger
wordt dan mensen, door geboren te worden in armoedige omstandigheden.
En niet alleen dat. Als Jezus opgegroeid is, zo lezen we in het evangelie,
komt Hem zelfs nog de dood aan het kruis tegemoet. Met handen en voeten
gespijkerd aan het kruis en de mensen maar lachen en dreigen en jouwen.

Ja, zo lijkt onze wereld te zijn. En kun je dan wel Kerstmis vieren? Kun je
dan wel openstaan voor het evangelie? Ik denk dat het juist de uitdaging
is van het evangelie om ons niet te laten ontmoedigen. Om niet te denken:
het is zo donker, daar kan het licht van de Heer niet tegenop. We weten
dat de Heer na zijn sterven aan het kruis is opgestaan uit de dood. De Heer
had ons kunnen afschrijven, het project met de mens is grotelijk mislukt, de
mensheid is verdoemd, daar ga Ik niet meer mijn liefde aan besteden. Maar
de Heer komt na zijn sterven aan het kruis opnieuw naar zijn leerlingen toe,
opgestaan uit de dood. En in zijn handen en zijn voeten zien ze de wonden
van de spijkers van het kruis. Zover gaat de liefde van God.

Zijn wij in staat om ons hart dan toch met meer vertrouwen open te zetten?
Dat we niet wachten tot alles in onze wereld peis en vree is. Naar de menselijke

194 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



maat zou je zeggen, dan kun je nog heel lang wachten. Ook nu komen veel
mensen voor een dichte deur als ze veiligheid zoeken, als ze zoeken naar
geborgenheid. Grenzen van landen sluiten en mensen worden soms tot een
massa probleemgevallen. Maar, broeders en zusters, God is mens geworden
om ook in ons hart werkelijk de liefde een plaats te geven. Zelfs als je je
schuldig voelt, of als je je ontmoedigd weet, of je zorgen maakt. Vannacht
zegt de Heer: open je hart voor Mij, Ik hou je vast, Ik ben je toekomst.

Broeders en zusters, het is duidelijk dat we niet alleen de liefde van God
mogen ontvangen, heel concreet: Hij kent ieder van ons. We zitten hier niet
als een grote groep onbekenden. Hij kent ons bij naam. We hebben een naam
en een gezicht en Gods hart is altijd voor ons geopend. Maar tegelijkertijd is
het belangrijk om die liefde die wij mogen ontvangen van God ook zelf uit te
dragen in de wereld van nu. En misschien zouden we op deze avond kunnen
zeggen: als God dan zoveel van ons houdt en ook mij persoonlijk naar waarde
schat, ons persoonlijk ziet staan, wat zouden wij dan kunnen doen om zijn
liefde te verspreiden? Ik weet van blauwe zusters in Gaza, die uit Argentinié
komen en dus met een buitenlands paspoort de grens over zouden kunnen
gaan en het strijdgebied zouden kunnen verlaten. Maar deze twee blauwe
zusters, die ook nog echte zusjes van elkaar zijn, blijven in Gaza. Omdat ze
daar op het moment dat het er zo erg is, de liefde van Christus laten zien.
Ze hebben de liefde niet alleen ontvangen. Ze willen die ook doorgeven, in
praktijk brengen. En op hun compound wonen zo’n vijfhonderd mensen:
ouderen, kinderen, volwassenen. Ze delen hun voedsel, ze delen hun hoop,
ze delen hun liefde. En als ik kijk naar het Libanese volk dat ook in oorlog
is en zoveel onzekerheid kent, ik weet dat de Syrisch-katholieke patriarch
in Beiroet probeert de scholen open te houden, opdat kinderen in moeilijke
tijden toch gewoon eten kunnen krijgen, medicijnen, kunnen leren en zich
kunnen ontwikkelen en niet tot stilstand komen door angst en door dreiging.
Ook daar zijn velen bewogen door de liefde van Christus, begaan met de
mens, in Jezus’ Naam.

Zouden wij méér kunnen doen met de kracht van de liefde van Christus
in ons hart? Jazeker, we zouden op de eerste plaats in onze omgeving een
teken van Gods liefde kunnen zijn. Misschien net iets verder gaan als iemand
je vraagt om te helpen, meer dan je geneigd bent op het eerste gezicht te
doen. En we zouden ook meer momenten kunnen zoeken om vergeving te
schenken en barmhartig te zijn. Het zijn misschien geen wereldschokkende

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 195



dingen die u doet. Maar als u als leerling van Jezus de stap zet dan kan het
ook zonder schijnwerpers, zonder rode loper en zonder meteen de trend
van de geschiedenis te wijzigen. Het kleine Kind van Bethlehem, Gods
Zoon, heeft het verschil gemaakt. En Jezus, die gekruisigd is en verrezen,
heeft laten zien dat de dood niet het einde is. En al leven mensen in de
cultuur van de dood, zijn veel mensen aan de grond genageld door oorlog
en armoede en geweld en eenzaamheid en noem maar op, zouden wij in
Christus’ Naam mensen toch de hand kunnen reiken? Niet voor niets dat
Maria en Jozef samen de reis naar Bethlehem hebben gemaakt. En dat ze
ook samen schouder aan schouder staan om hun Kind te verzorgen en te
laten opgroeien met bescherming en liefde. Zo zitten ook wij hier in de
kerk: niet alleen. Je kunt tegenwoordig met alle digitale mogelijkheden het
kerstevangelie ook zelf even luisteren of lezen op je telefoon of computer.
Maar wat is het goed dat we niet op ons eentje het evangelie tot ons nemen,
maar dat we samen hier zijn, als hoorders van het evangelie. Omdat het
geloof en de Heer en zijn liefde bedoeld zijn om niet voor jezelf te houden
als een privézaak. Maar het ook te laten zien, te laten horen, te laten merken
in wat we zeggen en in wat we doen.

Broeders en zusters, als op de eerste plaats de herders, die niet in aanzien
stonden, bij de Heer geroepen worden en dat van hen wordt gevraagd om de
Blijde Boodschap te verspreiden, dan kunnen wij niet achterblijven. Alleen
hier zitten is één ding. De liefde van Christus ontvangen. Maar we mogen ook
ons geroepen weten om die Blijde Boodschap van Christus te verspreiden.

Aan het begin van de viering werd het al gezegd: de geboorte van Christus
is een grote verandering in onze geschiedenis. We horen over de groten der
aarde die in die tijd heersten en leefde. Daar is niets van over. Maar de naam
van Jezus en de boodschap van zijn liefde zijn wijdverspreid. Wat zou het
goed zijn als die boodschap van liefde en de persoon van Jezus nog meer
een plaats krijgt in ons hart. Kerstmis, we kunnen er zeker van zijn, kunnen
we niet zonder Christus vieren. We kunnen natuurlijk een boom optuigen.
Mooie lichtjes in je tuin aanbrengen als je een tuin hebt. Een maaltijd samen,
misschien heel uitbundig. Maar als Christus niet in het centrum staat van ons
feest, mist Kerstmis de essentie. En dat geldt niet alleen voor de kerstdagen,
het geldt voor elke dag. Als we Christus niet in ons leven toelaten, is ons
leven niet toekomstbestendig. En als we de Heer niet in ons leven willen
dienen, dan missen we de kans om als christen onze roeping uit te dragen.

196 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



Ik zou u willen vragen in deze kerstnacht, niet alleen elkaar zalig kerstfeest
te wensen, maar ook nog eens de vraag door uzelf heen te laten gaan: Hoe kan
ik de liefde van Christus met anderen delen? Hoe kan ik anderen aansporen
om niet in wrok en wraak te blijven hangen, maar om hun hart te openen voor
de liefde en het vertrouwen op God?

Wij kunnen het verschil maken, lang geleden Maria en Jozef, maar wij ook nu.
Net zoals de blauwe zusters in Gaza en de scholen van de Syrisch-katholieke
patriarch in Libanon. Stellen we ons de vraag: als ik in Christus geloof en
in zijn liefde, als ik als christen zijn naam draag, kan ik dan proberen het
komende jaar met nog meer energie zijn liefde te bewaren en uit te dragen
en mijn hart te openen voor mensen die een beroep op mij doen? Dan weet
ik zeker dat we het verschil kunnen maken in deze wereld. Dan zijn we
pelgrims van hoop. Dan zijn we mensen die het levende evangelie in woord
en daad laten zien, laten horen en laten voelen. Moge Kerstmis een nieuw
begin zijn van onze inzet in Christus’ Naam, van ons commitment, van ons
vertrouwen. Dwars door alle duisternis, dwars door alle somberheid heen.
De weg van de Heer gaat voorbij de dood. Daar mogen wij op vertrouwen
en aan meewerken. Christus de verlosser leeft en Hij wil in ons leven. Amen.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 197



HOMILIE

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de openingsviering van het
Heilig Jaar, HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal, Rotterdam,
29 december 2024

Sirach 3, 2-6. 12-14; Kolossenzen 3, 12-21; Lucas 2, 41-52

Broeders en zusters, u bent met zeer velen gekomen. Het is hier drukker
dan in onze jaarlijkse chrismamis. Ik ben dankbaar, want op deze manier
kunnen we zeggen dat de opening van het Heilig Jaar niet aan ons bisdom
voorbijgaat. Want u bent op vele plaatsen gelovigen, parochianen, religieuzen
en vrijwilligers. Het is belangrijk dat we samen in geloof deze start van het
Heilig Jaar mogen vieren.

We zijn buiten begonnen. Doen we ook niet altijd. Met een aantal gebeden, met
het lezen van het evangelie, met een gedeelte uit de bul “Spes non confundit”
van de paus en ook met de litanie van alle heiligen. Als we vandaag hier samen
zijn, beseffen we ook dat we niet de eersten zijn die geloven. Dat we niet de
enigen zijn die Christus in ons hart sluiten. Er zijn vele generaties voorgegaan
die de Heer hebben aangenomen en de weg van het evangelie hebben volbracht.
Op de eerste plaats de heiligen die we bij hun naam kennen. Bekende heiligen
die een groot voorbeeld zijn voor ons. Uit de tijd van de vervolgingen van de
eerste eeuw, maar ook uit de vorige eeuw, en zelfs uit deze eeuw. Daarnaast
zijn er vele heiligen die we niet met name kennen, maar die bij God bekend
zijn en die hun geloof naar waarde schat.

Zo zijn we hier dus met velen samen. Uit ons hele bisdom, verbonden met
de Wereldkerk. Toen we binnenkwamen, hebben we een lied gezongen dat
speciaal voor dit Heilig Jaar is geschreven. Het is een lied dat in vele talen is
vertaald. Daarom hebben wij ook in onze Nederlandse versie er een Frans en
een Engels couplet ingevlochten. We vieren de opening van het Heilig Jaar
in vele talen, maar we weten ons verenigd in de taal van het geloof, dat God
liefde is, dat Hij is mens geworden, dat Hij zelfs zijn leven heeft gegeven aan
het kruis en dat Hij de Heilige Geest belooft aan zijn Kerk de eeuwen door
en ook in de toekomst, totdat Hij wederkomt.

We vieren een Heilig Jaar. Veel mensen hebben zich de laatste weken
afgevraagd: wat is dat nou een Heilig Jaar? Er waren interviews op de televisie

198 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



en op internet. Want wat is dat nou zo’n Heilig Jaar? Moet je dan het hele
jaar bidden, moet je dan de hele dag op je tenen lopen met een glimlach op je
gezicht, ten teken dat je het goed meent? Een Heilig Jaar, broeders en zusters,
is iedere keer weer een uitdaging. Het is een lange traditie. Reeds in het Oude
Testament, in het boek Leviticus, vinden we Heilige Jaren: Jubeljaren bij
het volk van God, dat één keer in de vijftig jaar een bijzonder jaar had om
allerlei ongerechtigheid weer recht te zetten. Om alles wat krom is niet recht
te praten, maar in het licht van gerechtigheid te verbeteren (Leviticus 25).

Dat kunnen kleine dingen zijn die tussen mensen in staan. De dingen waar de
‘rijdende rechter’ zich mee bezighoudt. Een schutting hier en een oprit daar.
Maar het gaat ook over onze relatie met God en over onze verhouding tussen
ons leven en werken, en ons geloof. En niet te vergeten ook wereldwijd is
er steeds opnieuw veel recht te zetten. De paus heeft in zijn toespraak deze
dagen gevraagd om ook eens goed te kijken naar alle arme landen in onze
wereld. Zou het rijke deel van de wereld misschien niet wat schulden kunnen
kwijtschelden? Als het al schulden zijn trouwens.

Wat het Joodse volk een Jubeljaar noemt, werd in het jaar 1300 door de
paus ingesteld ook in onze Kerk. Eerst om de vijftig jaar en later om de
vijfentwintig jaar. Omdat we toch graag willen dat minstens één keer in je
leven een Heilig Jaar je de kans biedt om je opnieuw open te stellen voor de
liefde van Christus, voor zijn barmhartigheid en om recht te zetten wat in je
leven krom gegroeid is.

Vandaag is het feest van de Heilige Familie. We zijn in de kersttijd. Nadat we
eerst de geboorte van de Heer hebben gevierd, staan we vandaag stil bij het
gezin van Maria, Jozef en hun Zoon Jezus. De ‘Heilige Familie’ zogezegd.
We komen de Heilige Familie in het evangelie tegen. Niet alleen als zij de
herders op kraamvisite ontvangen (Lucas 2, 15-20), maar ook als ze samen de
vlucht nemen naar Egypte uit vrees voor de kindermoord door Herodes, Maria,
Jozef en het Kind (Mattetlis 2, 13-18). Het is een hechte band die ze laten zien.
In woord en daad, in geloof en liefde. Het was paus Benedictus XV, ruim
honderd jaar geleden, die dit feest van de Heilige Familie heeft ingesteld voor
heel de Wereldkerk, dat we ieder jaar opnieuw vieren. En waarom? Omdat hij
vraagt een voorbeeld te nemen aan de onderlinge verhoudingen van Maria,
Jozef en het Kind Jezus. Om te zien wat het betekent als je als gezin in liefde
en trouw om elkaar denkt, naar elkaar omziet en voor elkaar opkomt.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 199



Maria en Jozef en het Kind dus als een voorbeeld voor onze omgang met
elkaar. Op de eerste plaats in de gezinnen en de families die wij vormen.
Maar zeker ook waar het gaat om de wereldwijde familie van de Kerk, de
wereldwijde familie van de mensheid. Er worden in de eerste en de tweede
lezingen heel duidelijke dingen gezegd: heb respect voor elkaar, draagt elkaar,
luistert naar elkaar en legt verantwoording af. En, dat is heel belangrijk,
broeders en zusters. We kunnen geen gemeenschap zijn, geen Kerk vormen,
geen gezin zijn als we niet ook steeds opnieuw zelf bijdragen aan het geheel
waarin wij leven. Het zijn niet alleen de vaders, niet alleen de moeders, niet
alleen de kinderen die moeten luisteren. Het is ook luisteren naar elkaar en
zo is het ook in de Kerk dat we naar elkaar mogen luisteren en elkaar mogen
dragen in geloof. Dat is meer dan voortdurend elkaar de maat nemen of
kritiek uiten. Maar wel als er kritiek is dat liefdevol met elkaar delen en ons
steeds weer van harte richten naar het evangelie. Want de gezindheid van
Jezus is niet alleen een goed voorbeeld. Het is ook de opdracht die we samen
hebben gekregen (cf. Filippenzen 2, 5). Dat wij werkelijk door die liefde te
beoefenen worden gezien en herkend als christenen. Dat wij werkelijk door
onze gezindheid, omwille van Christus laten zien dat we dat geloof in ons
hart, die liefde in onze woorden en de hoop in onze stem levend houden.

Vandaag horen we in het evangelie van Lucas dat Jezus op bedevaart gaat.
Ook in ons bisdom gaan we samen met de andere bisdommen van Nederland
op bedevaart naar Rome. Maar er zullen ook veel mensen die thuis blijven
met ons meebidden. En we hebben ook een diocesane eendaagse bedevaart
aan het eind van mei: samen op weg naar Heiloo op 31 mei.

Ik ben blij dat u hier vandaag bent, want zeg maar gerust: hier naartoe komen
is een keuze en een stap die u zet. Dat heeft ook iets van een bedevaart:
samen in beweging komen om uiteindelijk hier samen te bidden en de Heer
te ontmoeten in zijn woord en sacrament. Ons hele leven is een bedevaart
van de wieg tot het graf. En dan is het goed dat wij zo af en toe opnieuw
een Heilig Jaar mogen vieren. Dan kunnen wij ons afvragen: Hoe staat het
met mijn liefde, hoop en geloof? Heb ik God in het centrum van mijn leven,
of hangt Hij er een beetje bij? Heb ik de liefde als uitgangspunt voor mijn
woorden en daden? En kan ik mensen ook hoopvol stemmen in plaats van
hen te ontmoedigen of onderuit te halen? In dat laatste zijn veel mensen erg
goed. En ook zelf betrap ik me er wel eens op.

200 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



En in de wereld gaat het om de grote verhoudingen. Mensen gaan elkaar
te lijf in oorlog en strijd, en ook vanwege hun economisch gewin. Er is
onverschilligheid waar het gaat om leed dat anderen overkomt. We kunnen
alles volgen via internet en op televisie: overstromingen, lawines, allerlei
vormen van natuurrampen. Maar al kunnen we alles volgen, we zijn niet
automatisch broeders en zusters van elkaar. Dat is wat in het Heilig Jaar
opnieuw onze aandacht moet zijn. Raakt het ons dat Jezus van ons houdt?
Raakt het ons dat wij de opdracht hebben om ook die liefde door te geven?
En raakt het ons dat wij Gods barmhartigheid nodig hebben en vergeving?
Want onze zonden kun je niet zomaar wegpoetsen, dan maken wij ons
mooier dan we zijn en groter dan we zijn. En daarom is er in het Heilig
Jaar regelmatig de gelegenheid om het sacrament van boete en verzoening te
ontvangen. De Schrift zegt: wie zegt zonder zonde te zijn, die kent zichzelf
niet goed, is een leugenaar (eerste brief Johannes 1, 5-10). En daarom is het
goed dat wij ons klein maken voor de Heer, zoals Hij zich klein gemaakt
heeft voor ons. Zelfs zo klein dat Hij toen Hij teruggevonden werd in de
tempel in Jeruzalem zich ondergeschikt maakte aan zijn vader en moeder
(Lucas 2, 51).

Broeders en zusters, een pelgrimstocht betekent niet alleen dat we
hier naartoe gekomen zijn, maar dat we het komende jaar in beweging
blijven door het woord en de liefde van Christus. Paus Franciscus vraagt
ons om in beweging te zijn het komende jaar, heel bewust naar elkaar op
zoek te gaan en elkaar te herkennen als broeders en zusters. Mensen die
eenzaam zijn, of alleen. Mensen die jong zijn of oud en in de put zitten.
Mensen die arm zijn, die met een beperking moeten leven of die op de
vlucht zijn en geen zekerheid hebben over hun toekomst (paus Franciscus,
Spes non confundit, nrs. 10-15).

De paus vraagt om op die manier onze pelgrimstocht ook heel praktisch
te maken. Dat we de liefde van de Heer die wij ontvangen, dat we de
barmhartigheid van de Heer die wij mogen krijgen, ook met anderen delen.
In woorden van troost en in daden van liefde en solidariteit. In die zin geeft
de tweede lezing een prachtig beeld: bekleedt u met tedere ontferming,
goedheid, deemoed, zachtheid en geduld. Het is als het ware een jas die je
aantrekt, en een verwijzing naar je doopkleed. En als je op pelgrimstocht
bent, dan kun je die jas bewust aantrekken. Om ook zelf vol ontferming te
zijn, goedheid en nederigheid aan de dag te leggen, zachtheid en geduld.

Bisschop homilieén Analecta 2024 (69) 201



En is er ruimte in ons hart om elkaar te vergeven, zoals wij God om vergeving
vragen? Is er de ruimte in onze wereld om elkaar de hand te reiken, zoals
Jezus gedaan heeft in het Kind Jezus dat ook vandaag in de stal zijn handen
uitstrekt naar iedereen en de wereld omarmt?

Broeders en zusters, wat geweldig dat u met zovelen gekomen bent. Het is de
start van een nieuw jaar, een Heilig Jaar, waarin we mogen bidden, vergeving
mogen vragen, maar ook in beweging komen om elkaar in Jezus’ Naam de
liefde te betonen die onze wereld zo hard nodig heeft. Onze parochies, onze
gemeenschappen van geloof, kunnen het komende jaar nog meer plaatsen
van liefde zijn, plaatsen van barmhartigheid. En ik weet zeker als wij die
barmhartigheid en die liefde laten zien, als wij trouw zijn in ons bidden
(liturgie), in ons dienen (diaconie en caritas) en in ons leren (catechese en
getuigenis), dan zullen ook anderen naar ons toekomen omdat ze leerling
van Jezus willen worden. In onze woorden kunnen ze de Heer horen spreken.
In onze daden kunnen ze zijn liefde aan het werk zien. In die zin zijn wij een
missionaire Kerk en zijn we geroepen om niet alleen onze liefde, maar ook
Christus zelf met elkaar te delen en te verkondigen.

Daarom wil ik u het komende jaar drie dingen vragen. Op de eerste plaats:
gelooft u in de liefde van Christus, durft u op Hem te hopen en daar uw
toekomst aan te verbinden? Op de tweede plaats: bent u bereid om ook
vergeving te vragen en opnieuw te beginnen met Gods barmhartigheid, je
klein maken uit liefde voor Christus? En ten derde: staat u klaar om ook
met uw woorden en daden anderen van dienst te zijn en in beweging te
komen in Christus’ Naam? Dan is ons lopen naar de kerk en ons naar huis
gaan symbool voor al die bewegingen die we in het komende jaar mogen
maken. Christus opnieuw centraal stellen in ons geloof, zijn liefde delen
met anderen en ook werkelijk anderen uitnodigen om met de Heer op weg
te gaan. Met het kruis van de verlossing, met de doop van het nieuwe leven
en met de eucharistie die ons steeds meer opbouwt als één familie, één
gezin in Christus’ Naam. Amen.

202 Analecta 2024 (69) Bisschop homilieén



TOESPRAAK

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de landelijke persontmoeting
Kerkbalans, b.g.v. 50 jaar Kerkbalans, Mattheiiskerk (PKN) Utrecht,
10 januari 2024

Ik wilde graag iets vertellen in de eerste plaats uit persoonlijke ervaring.
Kerkbalans bestaat 50 jaar. Ik kan me de start nog goed herinneren van
Kerkbalans, om in de parochies en de gemeentes geld bijeen te brengen voor
het kerkelijk werk. In de parochie waar ik vandaan kom, was er naast het
parochiebestuur een financi€le commissie. Die had geen verantwoordelijkheid
om het geld uit te geven, maar de verantwoordelijkheid om het geld bijeen te
brengen. Mijn vader en moeder waren daar zeer actief in. Mijn vader schreef
de stukjes voor het parochieblad en hij maakte de overzichten en hij plande
de campagne en mijn moeder hield de administratie bij.

Het was natuurlijk 50 jaar geleden nog niet zo giraal en zeker nog niet digitaal.
Er kwamen altijd drie vrijwilligers bij ons aan de deur. Een meneer die langs
de deuren ging per maand om de kerkbijdrage op te halen, een meneer die per
kwartaal de mensen bezocht en een meneer die de jaarlijkse klanten onder
zijn hoede had. De één deed het lopend, de ander met de fiets en de derde
kwam met een motor langs. Deze drie vrijwilligers werden de kwitantielopers
genoemd. Want ze gingen al die mensen langs in hun regelmaat en kwamen
dat vervolgens bij ons thuis afgeven. De bedragen werden op tafel gezet, ze
kregen een kop koffie of een borreltje en dan gingen ze weer.

Van begin af aan is het mij duidelijk geworden dat een Kerkbalans actie
niet kan bestaan als er niet ook een netwerk is van mensen die op elkaar
ingespeeld zijn en ook op elkaar zijn gericht om het samen te klaren. Die
kwitantielopers waren echt niet weg te denken, mijn vader met zijn planning
was belangrijk en ook de communicatie. In de loop van de jaren dat
Kerkbalans zich ontwikkelde, stonden er ook steeds meer folders en posters
tot je beschikking. En ik herinner mij nog die geur van nieuw drukwerk op
1 januari in de gang in stapels. Mijn moeder die de administratie bijhield en
ook mensen aanschreef als ze hun voorgenomen bijdrage nog niet hadden
betaald. Ook als kinderen hadden wij een taak. Want je wil niet alleen
maar vragen, je wil ook bedanken het eind van het jaar. Daarvoor waren de
kerstkaartjes van de financi€le commissie. Mijn broer en ik bezorgden die bij
de mensen thuis, want dat scheelde weer postzegels voor de Kerk.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 203



Het is een anekdote die echt samenhangt met het bewust meemaken
van Kerkbalans 50 jaar geleden in 1974. Die heeft echt te maken met
samenwerking als een kerkelijke gemeenschap en dat je op elkaar
ingespeeld raakt.

Het tweede punt als het om vrijwilligers gaat, is dat elke vrijwilliger
zal zeggen: vrijwillig maar niet vrijblijvend. Dat is belangrijk. Veel
vrijwilligers zien hun werk als een hele bijzondere taak met verplichtingen.
Vrijwilligerswerk kun je misschien heel gewoon opvatten als een hobby
of iets wat je graag doet. Maar mensen zullen het steeds koppelen aan
een verplichting, aan een verantwoordelijkheid, aan een standaard die ze
zelf voor de gemeenschap van de Kerk willen bereiken. Als het gaat om
vrijwilligerswerk is de Kerk in al die jaren ook een plek gebleken van
emancipatie. Want mensen konden in de Kerk vrijwilligerswerk doen.
Ander werk dan ze misschien in hun baan te verrichten hadden. Of als
mensen thuis werkten als huisvrouw, hadden ze de kans om daarnaast een
taak te verrichten in de parochie, die heel dicht bij hun talenten kwam.
Iemand die brood bakte kon voor een koor staan te dirigeren. En iemand
die elke dag vroeg naar zijn werk voor de plantsoenendienst ging, was
in staat om als tenor in een meerstemmige mis zijn bijdrage te leveren.
En mensen die misschien voor de klas stonden vonden het fijn om ook nog
eens ouderen te bezoeken die al heel veel generaties verder zijn.

Kerkbalans staat mij dus helder voor ogen als een netwerk van verschillende
vrijwilligers die de taken doen met grote verantwoordelijkheid en
samenwerking, dat ook veel mensen de kans gaf om zich te emanciperen;
niet alleen je beroep uit te oefenen of de taken die je thuis hebt, maar
ook in het licht van jouw talenten en gaven geroepen worden om daarin
te groeien. Voor veel mensen is dat ook wel een reden waarom ze hun
vrijwilligerstaken moeilijk loslaten. Het kan na 10 a 20 jaar ook weer je
eigen koninkrijk worden, je eigen domein en zouden er dan echt mensen
zijn die dat nog beter kunnen dan ik?

Vrijwilligerswerk in de Kerk is aan culturele verandering onderhevig. Ben
je elke avond beschikbaar, of misschien een avond in de week? Ben je
het hele jaar bereid om wat te doen, of wordt het vooral seizoensarbeid,
gezien de rest van je agenda? Ik herinner mij een jonge moeder die haar
kind bracht voor de eerste communie en die voor de periode van de eerste

204 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



communie voorbereiding ook nog wel wat extra’s wilde doen voor de
Kerk. Ze gaf aan: gezien het feit dat die periode samenvalt met de periode
van voorbereiding op Pasen wil ik ook wel meedoen met de werkgroep
die de Vastenactie organiseert. De oudere vrijwilligers zeiden: dat is
fijn, maar we hebben eigenlijk niemand nodig die maar twee maanden
meedoet, we willen iemand die het hele jaar meewerkt. Toch hebben ze
het aangedurfd en is deze jongere moeder begonnen om juist een bepaalde
periode mee te werken voor de Vastenactie en de andere acties over te
laten aan de werkgroep. Maar die culturele ontwikkeling is wel doorgegaan
en zoals de eerste spreker vandaag zei (prof. dr. L.C.P.M. Meijs van de
Erasmus Universiteit Rotterdam): mensen zijn niet zomaar beschikbaar,
want ze hebben een drukke agenda. Het is goed dat we als netwerk, als
Kerk die agenda’s ook steeds meer op elkaar afstemmen. En dan zie je dat
kerkmensen zich heel veel getroosten om een vrijwilligerswerk zo goed
mogelijk in te passen in hun andere taken en hun andere activiteiten.

Omdat we spreken over de Kerk als een netwerk, zou ik vrijwilligerswerk
niet iets willen noemen als een individuele activiteit. Want “individueel”
ruikt gauw naar “individualistisch”; ik op een eiland, ik op mijn manier.
Ik zou het eerder een persoonlijke inzet willen noemen. Want bij de persoon
klinkt door dat je weliswaar je eigen karakter hebt, je eigen talenten, maar
dat het ook ingepast kan worden ten dienste van het geheel.

Vrijwilligers zijn er in de Kerk veel. We moeten wel onder ogen zien dat het
aantal flink gedaald is in de afgelopen jaren. In het begin van dit millennium
waren nog zo’n 280.000 vrijwilligers actief in de R.-K. Kerk. Dat is nu
ongeveer de helft. Maar er zijn ook heel veel mensen die bijspringen en die
desgevraagd helpen. En dat hoort wel een beetje bij het familie karakter
van de Kerk. Je staat niet geregistreerd als vrijwilliger op de eerste plaats.
Op de eerste plaats sta je geregistreerd als gelovige die betrokken is op de
gemeenschap, die daar iets voor over heeft en die mee wil bouwen.

In die zin is Kerkbalans een hele bijzondere activiteit, waarin allerlei
verschillende vrijwilligerstaken naar voren komen. Het hele praktische: er
zijn altijd mensen graag dingen doen. En ook het beleidsmatige: dingen
plannen. En het inhoudelijke: wat kunnen we nou zeggen over Kerkbalans
als geloofshandeling? Want het gaat niet alleen om geld ophalen om de
kachel te laten roken. Het gaat er ook om dat je het geloof, het leven van het

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 205



evangelie verder brengt. En daarom dat vrijwilligerswerk en Kerkbalans wel
mooi samenkomen: inhoudelijk, praktisch en op de lange termijn. In die zin
is Kerkbalans in de loop van de jaren gegroeid en is ook het vrijwilligerswerk
steeds meer verfijnd: Wat hebben we nodig? Wat kunnen we doen? En hoe
gaan we dat daadwerkelijk in praktijk brengen?

Grofweg zijn er drie groepen vrijwilligers binnen de Kerk actief,
onderscheiden naar de drie belangrijke taken die de Kerk heeft. Op de eerste
plaats het vieren, de liturgie en het bidden. De meesten van de vrijwilligers
zijn actief'in en rond de kerk. Daar zet men zich in voor de zondagse liturgie,
door de week voor uitvaarten, voor huwelijken, in de tuin, de kerk, het
koper poetsen, noem maar op. Daarnaast is er het gebied van de catechese
en het geloofsgesprek. Veel mensen zijn actief om juist ook te zorgen dat
nieuwe generaties, ook al zijn die kleiner geworden, vertrouwd raken met
het evangelie, met het geloof. Denk aan de voorbereiding op de eerste
communie en het vormsel, maar ook gewoon geloofsgesprekken met jonge
mensen. Ook daarin is een deel van de vrijwilligers actief. Mensen maken
zich daar soms wel kwetsbaar, want vertel maar eens wat van je eigen
geloof aan een nieuwe generatie en leg maar eens uit dat geloven de moeite
waard is en het verschil maakt in het leven van de christen. Naast het vieren
en het leren is er het dienen, de caritas en de diaconie. Het hoort direct bij
onze taak om je naaste lief te hebben. En dan moet je zeggen dat ook daar
veel vrijwilligers actief zijn. Om de zoveel jaar hebben de Katholieke Kerk
en de PKN samen een overzicht, dat ze ook aan de overheid aanbieden,
van caritas instellingen en diaconieén die er landelijk actief zijn om vanuit
de Kerk betrokken te zijn op mensen in de samenleving die in nood zijn
en in moeilijke omstandigheden, zoals vluchtelingen en vreemdelingen.
Dat houdt gigantisch veel werk in, is op mensen gericht en vanuit het
geloof. En onze vrijwilligers beperken zich wat dat betreft dan niet tot
de eigen kring, maar zijn ook beschikbaar voor mensen in de buurt die
in nood zijn, die het moeilijk hebben. Vrijwilligers maken het verschil.
Waar het gaat om een voedselbank bijvoorbeeld: kom je er alleen je
brood en je melk halen, of kun je er of een kopje koffie drinken? Want je
mag de mens niet beperken tot zijn maag of zijn beperkte bankrekening.
De mens is een relationele persoon, iemand om in een sociale omgeving
met anderen te spreken en met elkaar te delen.

Als het gaat om vrijwilligerswerk is het dus niet zomaar vrijblijvend. Het

206 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



komt voort uit een diepe overtuiging dat de Heer ons roept om met onze
talenten en onze gaven niet alleen voor onszelf te werken, maar ook voor het
geheel van de Kerk, voor het evangelie en als een dienst aan de samenleving.
Kerkbalans is daar een hele bijzondere activiteit in, want het gaat om mensen
die praktisch actief zijn, mensen die inhoudelijk actief zijn en mensen die op
de lange termijn plannen. Het gaat altijd om de ziel van het vrijwilligerswerk.
Doe je het voor jezelf of voor de ander? En als je het voor de ander doet, ben
je dan bereid om het met elkaar te verbinden en ook de volle breedte van
het kerkelijk werk daarin een plaats te geven? Dan zie je dat mensen die
bij het vieren actief zijn ook thuis de communie brengen aan zieke mensen.
Dat mensen die catechese geven ook bereid zijn om naar een school te gaan
om daar ook mee te werken aan het project van de Adventsactie.

Eigenlijk moet je zeggen dat je over vrijwilligerswerk nooit uitgepraat raakt,
omdat het steeds gaat over de capaciteiten, de talenten en de gaven van zoveel
mensen. Het is belangrijk dat we dat blijven voortzetten. En zo is Kerkbalans
ook zelf een manier om vitaal te blijven waar het gaat om vrijwilligerswerk
te bundelen, dienstbaar te maken en steeds opnieuw ook aan de moderne
tijd aan te passen. Want de boodschap van het evangelie blijft en bij “Geef
vandaag voor de Kerk van morgen” gaat het steeds om nieuwe generaties,
om vele talenten en de inzet van veel mensen op verschillende terreinen.

Kerkbalans is niet denkbaar zonder die mentaliteit. En daarom wil ik niet
alleen de Kerkbalans als een start zien, maar ook als een voortzetting en
als een hele bijzondere manier van netwerken dat eigen is aan het kerkelijk
leven. En ik hoop dat de vele mensen die ook nu weer van start gaan met
lopen en organiseren, dat weer met veel enthousiasme zullen doen. Daarin
is ook veel werk voor jonge mensen beschikbaar, want je gaat niet meer
met kwitanties langs de deur. Nu is het via de computer de administratie
bijhouden, mensen gericht benaderen en in beeld houden om ze ook in hun
eigen leven te kunnen volgen. Kortom, Kerkbalans is ook kerkopbouw en de
toekomst van een leven in geloof. Dank u wel voor uw aandacht.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 207



INLEIDING
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Publieksdag Space for Grace,
Sint Bavokerk, Rotterdam, 25 mei 2024

Vandaag mogen we samen in geloof bijeen zijn en ik zeg met heel mijn
hart: goedemorgen. Vandaag komt u samen en ik heb al geproefd dat u
uit verschillende parochies van het bisdom Rotterdam komt en ook van
daarbuiten. Ik vind het fijn dat u elkaar op deze manier met enige regelmaat
ontmoet, want dat bouwen we aan wat je als Kerk nodig hebt. Verbondenheid
en een netwerk waarin we samen ons geloof kunnen vieren en waar we ook
elkaar van dienst kunnen zijn en kunnen motiveren.

Vandaag gaat het over veelkleurig geloven, als gave en ook als opgave.
Dat u dan in Rotterdam terechtkomt, kan ik mij wel voorstellen. Rotterdam is
tenslotte een hele grote internationale stad met meer dan 600.000 inwoners.
En als je de hele regio Rotterdam-Den Haag pakt gaat het om meer dan 2,4
miljoen mensen. In Rotterdam gaat het om meer dan 170 nationaliteiten. Dat
is een groot aantal. Als je dat tot je door laat dringen besef je hoe veelkleurig
de stad Rotterdam is. Voordat je er ook maar een stap binnenzet kun je dat al
vermoeden als je over deze cijfers en deze samenstelling hoort. Ik ben zelf
in Groningen geboren en opgegroeid. Daar is het allemaal een stukje rustiger
dan in het westen. Daarna was ik bisschop in Breda. In die regio is het dan al
iets drukker. Maar het internationale leven is hier in dit deel van het land toch
het verst gegroeid en het grootst ontwikkeld. Het zijn verschillende culturen
en talen. Soms gaat het om talen die aan elkaar verwant zijn. Soms ook landen
die dezelfde taal spreken. Maar culturen verschillen vaak nog weer meer dan
de talen als zodanig. En we zien in de stad Rotterdam ook veel talenten en
gaven bij mensen. Maar het is de vraag of ze die ook kunnen inzetten en
uitgenodigd worden om daar van te delen. En dan zijn er ook mensen met
verschillende karakters. Dat heeft niet alleen met cultuur te maken maar ook
met personen en de ervaringen die mensen hebben.

Als Kerk die steeds opnieuw mag vernieuwen hebben we ook een plek in dit
grote geheel van Rotterdam-Den Haag. Zoals ik u zei, ik ben in het Groningse
opgegroeid, waar 5 a 6% van de bevolking katholiek is. Op veel plaatsen
is het niet zo internationaal als in Rotterdam. Maar toen ik waarnemend
pastoor in de haven van Delfzijl was, merk je direct dat daar een keur van
verschillende talen en culturen bij elkaar komt. Alleen al op zondag in de

208 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



kerk. En dat geldt ook voor de stad Groningen. En toen ik als bisschop in
Breda was, was de katholieke kerk eerder een meerderheid. Alleen wordt een
meerderheid vaak ook een gewoonte en is het vaak vooral op de achtergrond
aanwezig.

In Rotterdam is ongeveer 15% van de bevolking katholiek. Rotterdammers
zeggen dan meteen: dat is een interessante minderheid. En inderdaad het is
niet weg te denken, maar het voert ook niet de boventoon. Als je naar die
katholieke gemeenschap van Rotterdam-Den Haag kijkt, moet je zeggen dat
die enorm internationaal is samengesteld. Met vele talen en vele culturen
en veel verschillende gemeenschappen, waaronder ook de Filipijnse
gemeenschap waar we vandaag te gast zijn. En denk ook aan gemeenschappen
met katholieken van elders uit Europa, zoals Polen, Hongaren, Kroaten,
Duitsers, Engels sprekenden, Franstaligen en Portugees sprekenden. Als
het wereldtalen zijn zie je meteen ook dat verschillende culturen in zo’n
gemeenschap een plek krijgen. De Kaapverdiaanse gemeenschap in de
Portugese sprekende parochie. Maar ook in de Engelstalige gemeenschap
zijn er mensen uit verschillende landen. Ook andere mensen komen naar
zo’n gemeenschap toe, want Engels is voor hen dan een tweede taal.

Als Kerk hebben wij een eigen plaats in deze internationale regio. En als het
gaat om onderlinge verbondenheid als gelovigen moet je zeggen dat de Kerk
het elke keer weer nodig heeft dat je ook aan die samenhang werkt. Er zijn
parochies die territoriaal zijn, die zijn gebiedsmatig ingedeeld. Dat gaat in
Nederland heel precies volgens de postcodes. En naast die territoriale indeling
is er ook een groot aantal gemeenschappen die op persoonlijke keuzes of
achtergronden zijn gebaseerd. Deze verschillende gemeenschappen met een
migrantenachtergrond, gemeenschappen met een eigen taal, zitten niet aan
postcodes vast en zijn veel breder samengesteld. Ze vormen als het ware een
tweede werkelijkheid naast die van de postcodes. Het is de werkelijkheid van
eigen cultuur, eigen taal en de keuze om erbij te horen.

Burgemeester Aboutaleb zei me ooit, toen ik hier kwam werken en ik met
hem een gesprek mocht hebben in het stadhuis, dat hij de Katholieke Kerk
in deze regio ervaart als een instrument van integratie en verbinding. Want
als je bijvoorbeeld in de kathedraal komt, zie je ontzettend veel mensen die
zichtbaar uit andere culturen komen en die andere talen spreken samen in één
eucharistieviering. Terwijl veel andere godshuizen in de stad vaak nationaal

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 209



zijn georganiseerd. Denk aan moskeeén met een nationale achtergrond uit
bijvoorbeeld Turkije, Marokko, Jemen. Denk ook aan pinksterkerken die
sterk bij bepaalde landen en talen aansluiten. Maar, zo zei de burgemeester,
in de Katholieke Kerk zie je allerlei mensen bij elkaar.

Dat moeten we niet als een eretitel beschouwen: kijk, dat hebben wij dan
weer in de zak, kunnen we dat misschien ooit vertalen in subsidies? Zo
werkt dat niet. Maar het is mooi om te zien dat ook anderen zien dat wij
een veelkleurige gemeenschap zijn, die niet alleen een nationale afkomst
kent, maar die op de eerste plaats de taal van het geloof met elkaar spreekt.
En waarin mensen die van buiten komen ook binnen kunnen komen.
En waarin mensen die van elders komen en hun heil hier zoeken, ook
hier een plek kunnen vinden. En zo zijn er territoriale parochies die
gastvrijheid bieden aan vele personele parochies. En zijn de Nederlandse
gemeenschappen al lang gewend om ook katholiecken met andere talen in
hun kerk een plek te geven.

Als Kerk hebben we een motivatie die bijbelse wortels heeft. We doen het niet,
omdat het nou eenmaal zo gaat. We moeten zuinig zijn op die verbindingen
en ze in stand houden. En we moeten ze ook met een gelovig bewustzijn
blijven voeden, want het is onze opdracht om in Christus’ Naam samen op
te trekken. Jezus zegt in het evangelie van Johannes tegen zijn leerlingen:
“Niet gij hebt Mij uitgekozen, maar Ik u” (Johannes 15, 16). Dat is een
belangrijke uitspraak. Dat is niet alleen van: dan zijn wij toch maar mooi
uitgekozen, geselecteerd, blij dat we erbij horen. Het is veel fundamenteler
als Jezus zegt dat de gemeenschap van de Kerk niet het resultaat is van wie
wij geselecteerd hebben, degenen die wij hebben samengebracht die komen
bij ons binnen komen of blijven buiten. Het is de Heer zelf die zegt: niet
gij hebt Mij uitgekozen, maar Ik u. En dat is wat ik vaak ervaar als ik in
parochies van ons bisdom kom. De samenstelling is zo divers en veelkleurig,
dat ik zeg: als bisschop had ik dat nooit kunnen bedenken. Het is de Heer die
uitkiest, die uitnodigt en bij elkaar brengt.

Dat is een belangrijk fundament om een veelkleurige Kerk te kunnen zijn.
Het is niet het resultaat van territoria die op postcodes zijn gebaseerd. Het
is niet het resultaat van alleen een taal of een nationale afkomst. Het is veel
meer dat de Heer roept en zegt: kom bij Mij, neem deel, ga mee op weg.
En zo hebben we in deze stad, in dit gebied van Rotterdam-Den Haag, met

210 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



15% katholieke gelovigen te maken, maar die nog altijd moeten zorgen dat
ze in geloof met elkaar verbinding houden. En die ook beseffen dat ook in
onze tijd de groep van leerlingen altijd kan groeien, want de Heer kiest uit
en Hij brengt bijeen. Die samenhang om als Kerk veelkleurig te kunnen zijn
heeft niet genoeg aan zeggen: ik zet de deur open en dan zien we wel wie
er aansluit. Dat kan namelijk ook heel erg ongeinteresseerd klinken. Nee, er
is ook een opdracht als je veelkleurige Kerk bent, namelijk om in geloof de
verbinding met elkaar te verdiepen, te versterken en uit te bouwen.

Paus Paulus VI heeft ooit gezegd dat de Kerk een hele bijzondere opdracht
heeft, namelijk dat ze mee mag werken aan het bouwen van een beschaving
van liefde. Die liefde is geen kwestie van romantiek of een goed gevoel.
Maar het is de liefde van Christus die zegt: niet gij hebt Mij uitgekozen, maar
Ik u. Die liefde van Christus wordt op heel veel manieren in zijn openbare
leven zichtbaar. Door vergeving, door verzoening en door dienstbaarheid.
Als wij dan aan een beschaving van liefde mogen werken, gaat het om hele
belangrijke elementen van het Koninkrijk van God. Als het ons lukt om in
liefde te groeien, als het ons lukt om in geloof en hoop aan de gang te gaan
en op te bouwen, dan zal paus Paulus VI zeggen dat daarin de contouren van
het Rijk van God zichtbaar worden. Het Rijk van God begint in de harten van
mensen die zich aansluiten bij de Heer die zegt: niet gij hebt Mij uitgekozen,
maar Ik u. En naarmate meer harten daarvoor openstaan, groeit ook het Rijk
van God in onze wereld.

Zoals gezegd, we hebben als Kerk in de stad te midden van een heel groot
druk internationaal leven onze bijbelse wortels. En ik zou nog drie elementen
willen noemen uit de Schrift die ons motiveren om niet alleen veelkleurig te
zijn, maar het ook te blijven. Jezus zegt in Johannes 15, 5: “Ik ben de wijnstok,
gij de ranken. Wie in Mjj blijft, zoals Ik in hem, die draagt veel vrucht, want
los van Mij kunt gij niets.” Verbindingen leggen in verbondenheid met de
Heer. Ik denk ook aan een belangrijke tekst uit de Efezi€rs brief (Efeziérs
2, 19-22) en de eerste Petrus brief (1 Petrus 2, 4-5) waar staat dat de Kerk
een geestelijk bouwwerk is. Niet zomaar van stenen, want de eerste eeuwen
hebben christen het ook zonder kerkgebouwen van steen gedaan. Maar
we zijn als Kerk een levend bouwwerk van levende stenen die met elkaar
verbonden zijn, omdat Christus het fundament is en ook de grote sluitsteen
in de top van het gewelf die alles bij elkaar houdt. Het derde beeld is van
de apostel Paulus en is misschien wel het meest bekende. In de brief aan de

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 211



Korintiérs (hoofdstuk 12) zegt hij dat de Kerk is als een lichaam met vele
ledematen. En al die ledematen, kleiner en groter, hebben elkaar nodig en
zijn met elkaar verbonden met Christus als het hoofd.

Als wij een veelkleurige Kerk willen zijn met die gaven en opgaven in onze
wezensstructuur, zou je mogen zeggen: als ik mij dan bewust ben dat ik
gekozen ben en dat de Kerk niet zomaar het resultaat is van mijn keuzes,
ben ik dan ook bereid om door de Heer met anderen contact te houden en
dat contact ook te versterken? Wordt het, denk aan het beeld van de wijnstok
en de ranken, mijn privé-infuus met de Heer dat ik naar believen aan en uit
kan zetten? Of is het zo dat door die wijnstok, die Christus is, de ranken met
elkaar verbonden zijn als gave en opgave? En als het gaat over het geestelijk
bouwwerk dat we mogen zijn, zijn we dan zelf bereid om als levende stenen
ons daar in te voegen en zelf een levende steen te zijn die ook meebouwt aan
het geestelijk bouwwerk van de Kerk van nu? En als ik bij het lichaam van
Christus hoor, ben ik dan bereid om daaraan deel te nemen? Paulus beschrijft
hoe ingewikkeld dat is, als de voet tegen de hand zegt: ik heb je niet nodig.
Of als het hart geen oog heeft voor het oor. Paus Franciscus zegt in zijn eerste
encycliek Lumen Fidei (29 juni 2013) die hij nog samen geschreven heeft
met paus Benedictus: hoe klein dat stukje in dat lichaam van Christus ook is,
en misschien zo klein dat het helemaal niet opvalt, je bent toch maar mooi
onderdeel van dat lichaam van Christus dat de Kerk is (Lumen Fidei art. 22,
zie ook Romeinen 12, 4-5). Een Kerk die veelkleurig is en in haar wezen ook
veelkleurig moet zijn, omdat Jezus zegt: niet gij hebt Mij uitgekozen, maar
Ik u.

Vele talen en culturen treffen elkaar en zijn met elkaar verbonden, omdat ze
de taal van het geloof samen willen spreken en dat is de taal van de liefde, die
bouwt aan een beschaving van liefde. Het is belangrijk dat we die bijbelse
wortels hebben. Want als we kleiner worden als Kerk, en dat is natuurlijk ook
aan de hand in Nederland want de Kerk in Nederland is gekrompen en we
hebben veel locaties moeten sluiten of moeten samenvoegen, blijft het nog
steeds die opdracht om een veelkleurige Kerk te zijn waar de deur openstaat,
omdat de Heer ons heeft uitgekozen en wij niet elkaar.

Een beschaving van liefde bouwen, dan moet de Kerk wel een netwerk

van liefde zijn en niet ieder voor zich. Dat is heel belangrijk als het gaat
om een veelkleurige Kerk te kunnen zijn. En dan mag je bij Paulus in de

212 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



Korintiérs brief, waar hij schrijft over de vele ledematen en één lichaam, al
zeggen dat we zowel de eenheid met elkaar als de verscheidenheid van Hem
hebben gekregen. Dat we samen de Kerk vormen die, hoe verschillend ook,
in haar leden een eenheid kan zijn in Christus. Dat is nog wel een opgave.
Parochielocaties hebben soms de neiging om erg op hun eigen locatie te
focussen. En geloofsgemeenschappen met een migrantenachtergrond
vergeten soms de taal van anderen te spreken, omdat het zo fijn is om met
elkaar op te trekken. Dus die veelkleurigheid vraagt steeds aandacht, dat
netwerk van de Kerk vraagt steeds onderhoud, wil ze een veelkleurige
gemeenschap kunnen zijn. Want wat gebeurt er als ik hier aan deze kant van
de wijk in Rotterdam-Zuid niet geinteresseerd ben in de parochianen aan de
andere kant van deze wijk? Wat gebeurt er als katholieken aan deze kant van
de Maas niet geinteresseerd zijn in de katholieken aan de andere kant van de
Maas? Wat gebeurt er als gemeenschappen van migranten geen boodschap
hebben aan van oorsprong Nederlandse parochies? Veelkleurigheid vraagt
dat je dat netwerk van liefde dat de Kerk is om te bouwen aan een beschaving
van liefde ook werkelijk voortdurend onderhoudt. En daarom is zo’n dag
als vandaag zo bijzonder, want als je met elkaar spreekt en elkaar ontmoet
en de verschillende projecten hoort, werk je aan de verbinding die de Kerk
nodig heeft. Niet zomaar een verbinding, want dan kun je ook naar de
huishoudbeurs gaan, of naar een filmconcours. Juist als netwerk van de Kerk
willen we elkaar in geloof, hoop en liefde aanspreken en bemoedigen. Met
eenheid en verscheidenheid beide als gaven van de Heer.

Een netwerk van liefde is iets anders dan een netwerk van computers.
Digitale wegen kunnen erg ontsporen en ze kunnen mensen van elkaar
vervreemden. Een netwerk van liefde is ook iets anders dan de wekelijkse
borrel met collega’s of zakenrelaties. Je kunt het glas heffen en toch geen
boodschap aan elkaar hebben. Het gaat niet om receptiecultuur. Het gaat niet
om digitaal verkeer. Het gaat om geloofsverkeer van hart tot hart. Waarbij
de receptie soms kan ondersteunen en digitaal verkeer kan faciliteren, maar
dat nooit de menselijke maat mag overnemen waar het gaat om veelkleurig
geloven als gave en opgave.

Hoe ga je te werk wanneer je een veelkleurige Kerk bent die tevens een
instrument is van de Heer in de samenleving van nu (cf. Vaticanum II,
Lumen Gentium 1: “teken en instrument van de vereniging met God en
van de eenheid van het menselijk geslacht”)? We hebben als Kerk vanouds

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 213



drie belangrijke opdrachten. We mogen ons geloof vieren, we mogen leren
van ons geloof en getuigen en we mogen vanuit ons geloof elkaar dienen.
Dat lijkt heel gauw een vast en vanzelfsprekend patroon, dat je mag vieren en
dienen en leren. Maar als je dat in een veelkleurige gemeenschap doet, stuit
je toch op verschillen, op andere accenten en een andere benadering. Ik geef
van elk een voorbeeld.

Als het gaat om vieren denken we al gauw dat is op zondagmorgen om 10 uur
en als je in de parochie een beetje met elkaar samenwerkt dan om 9.30 uur want
dan kan er om 11.00 uur nog een viering elders in de parochie zijn. In onze
Nederlandse cultuur is vieren en geloven steeds meer iets privé. En wat we in
onze veelkleurige stad leren van katholieken met een migrantenachtergrond
is dat geloven en vieren niet achter de deur is en dat het deel uitmaakt van
het sociale leven en de omgang met elkaar. Als je samen in de kerk viert,
staat de deur open en kunnen mensen aansluiten. Als je samen viert, gaat het
ook over de dingen die je in de stad en in je gemeenschap beleeft en die je
hoopt te krijgen. Daardoor wordt vieren wat dat betreft in een veelkleuriger
Kerk niet zomaar vanzelfsprekend, maar nieuw. Denk ook aan het project in
het Groene Hart (federatie HH. Clara en Franciscus), waar vieringen worden
gehouden waar het meezingen heel centraal staat. Dat meezingen is geweldig
en het levert ook weer nieuwe mensen op die door het zingen (opnieuw) het
geloof ontdekken, die door het zingen en bidden op een andere manier ook
kunnen toegroeien naar de eucharistie, die weliswaar bron en hoogtepunt
(Vaticanum II, Lumen Gentium 11) is maar voor veel mensen die beginnen
soms ook wel een stapje te groot is.

Als het gaat om het leren denken we vaak: er moeten kinderen worden
voorbereid op de eerste communie, er moeten jongeren worden voorbereid
op het vormsel en dat is het dan. Maar je moet je hele leven aan catechese
doen. Ik herinner mij in mijn eerste parochie een meneer die zei: ik ben
ziek en ik wil graag de ziekenzalving ontvangen, maar ik wil er eerst
catechese over hebben, want ik weet er eigenlijk te weinig van om het echt
ten volle te kunnen ervaren en te ontvangen. Toen hebben we eerst een
kleine catechese gehouden met meerdere mensen die aan de ziekenzalving
toe waren. Die zeiden niet: ik heb mijn communie en vormsel gedaan, ik
ben uitgeleerd. Nee, die zeiden: ik kom op een leeftijd om de ziekenzalving
te ontvangen, maar wat betekent dat en kan ik er ook over leren en meer
van horen? Catechese is al lang niet meer een vast patroon in een vaste

214 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



vorm. Als ik denk aan hoe ook Palliam van de parochie Sint Maarten in
Noordwijk mensen op het spoor van het geloof zet op hele verschillende
manieren. Dat zien we ook bij bijeenkomsten van de Alpha cursus, waar
eerst samen een hapje wordt gegeten en mensen daarna in gesprek gaan
over het geloof van de Kerk en daarin hun geloof. Ook daar waar het gaat
om leren en getuigen hebben we in een veelkleurige Kerk te maken met
verbreding en verdieping en nieuwe kansen.

En dan het dienen. Diaconie en caritas zijn niet weg te denken in de
drievoudige zending van de Kerk en dat mogen we in veelkleurigheid ook
werkelijk gestand doen. Met name ook in Rotterdam-Zuid heb ik geleerd
dat diaconie en caritas heel sterk verbonden is met hoe mensen leven en
wat hun culturele achtergrond is. Nederlandse mensen denken gauw aan
eenzaamheid waar we aan moeten werken, terwijl als ik katholieken ontmoet
met een migrantenachtergrond dan zeggen ze dat er veel meer de behoefte is
om door middel van caritas en diaconie betrokken te raken in de Nederlandse
samenleving. Kunnen we stimuleren om de studie af te ronden, omdat dat
dat het verschil kan maken? Kunnen we stimuleren om niet te kijken naar
afwijzing, maar naar de uitnodiging? En kunnen mensen door caritas en
diaconie zo betrokken worden in het maatschappelijk leven met hun eigen
gaven en talenten. Soms denkt men in een Nederlandse cultuur bij caritas
en diaconie heel gauw aan eten en drinken. De voedselbank is niet weg te
denken, helaas. Maar er zijn ook katholieken met een migrantenachtergrond
die zeggen: hoezo geen eten, waar tien kunnen eten kunnen er ook twaalf
eten en de deur staat altijd open. Dan merk je dat activiteiten in parochies
van caritas en diaconie zich verbreden naarmate mensen in de parochies ook
andere behoeftes en noden op het spoor komen en die tegemoet treden.

Leden van een veelkleurige gemeenschap hebben elkaar veel te leren als
levende stenen, als ledematen van hetzelfde lichaam, als ranken aan dezelfde
wijnstok. En dan merk ik als bisschop dat in de loop van de jaren de grote
taken van de Kerk, van vieren en dienen en leren, een veel grotere reikwijdte
krijgen dan we als Kerk er aanvankelijk hadden verstaan. Naast de zondagse
mis met gesloten deuren een open kerk en vele andere vormen van meezingen,
van praise en gebedsgroepen. Als ik kijk naar catechese, niet zozeer alleen
verbonden aan de momenten in je leven als dopeling en als communicant en
als vormeling, maar je hele leven blijven leren. En wat is het dan geweldig
als je met verschillende generaties en groepen in gesprek kunt in een Alpha

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 215



cursus. En dat je ook werkelijk in staat bent om met elkaar het geloof te delen,
omdat het opnieuw deel mag uitmaken van ons sociale leven. En als het om
dienen gaat, dat caritas veel breder is dan het pannetje soep en collecteren.
Het gaat over eenzaamheid, maar het gaat over ook hoe je mensen bij het
leven van de Kerk in de samenleving kunt betrekken. Zeker, het gaat over
brood en melk, maar het gaat ook om voedsel voor de ziel.

Het gaat dus om als veelkleurige Kerk de ruimte te ontdekken waar wij
Gods genade kunnen ontvangen en doorgeven. Dat klinkt alsof wij de regie
hebben, maar dat is niet zo. Ook voor deze dag geldt: je kunt het organiseren
en je kunt een geweldige sponsor en initiator als Porticus op de achtergrond
hebben, maar als de Heer niet geeft (cf. psalm 127) en als harten niet opengaan
om deel te nemen aan het Rijk van God, is elk project een prachtig idee maar
nog geen levende werkelijkheid.

Ik zou willen afsluiten met een idee dat we als katholieken in de stad
Rotterdam in de loop van de jaren hebben bedacht en eindelijk willen
ontwikkelen. Het is op Tweede Pinksterdag, en dat is niet de slechtste dag,
weer ter sprake gekomen toen we een grote viering en bijeenkomst hadden in
de Dominicuskerk in het centrum van Rotterdam, in Het Steiger. Op initiatief
van de Katholieke Charismatische Vernieuwing (KCV) en Space for Grace
waren er honderden mensen bij elkaar om te bidden, het geloof met elkaar
te delen en elkaar te enthousiasmeren. Wat zouden wij in Rotterdam als
veelkleurige Kerk ten diepste kunnen betekenen, met oog voor de drievoudige
zending van de Kerk, waarin we vieren, leren en getuigen, en met caritas als
dienstwerk van liefde bezig zijn. We zijn voor dit opbouw en evangelisatie
project uitgekomen bij een werktitel: Body of Christ.

‘Body of Christ’ heeft drie elementen. Op de eerste plaats heeft het te maken
met de pijler van het sacrament van de eucharistie waarin Jezus zelf zijn
Lichaam en Bloed met ons deelt en waar Jezus als de verrezen Heer zelf aan
onze eenheid bouwt in verscheidenheid. Paulus zegt: “Geeft niet de beker der
zegening die wij zegenen, gemeenschap met het bloed van Christus? Geeft
niet het brood dat wij breken, gemeenschap met het lichaam van Christus?
Omdat het brood é¢n is, vormen wij allen tezamen één lichaam, want allen
hebben wij deel aan het ene brood” (1 Korinti€rs 10, 16-17). Dat is de eerste
pijler van ‘Body of Christ’.

216 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



De tweede pijler is dat de Kerk als het lichaam van Christus vele ledematen
telt. Hoe gaan wij de talenten en de gaven die mensen hebben ontvangen
motiveren, mobiliseren en inzetten? En zijn mensen bereid om die taak en de
gave op elkaar af te stemmen, of blijven we met de rug naar anderen toestaan
en zeggen we in een persoonlijk gebed: Heer, wat heeft U het toch met mij
getroffen. Als we het lichaam zijn van Christus met vele ledematen en gaven,
zijn wij dan in staat om die gaven en ledematen ook met elkaar te verbinden?
En dan mag de Maas geen scheiding zijn. En mogen ook verschillende
migrantenachtergronden geen scheiding zijn. En mogen parochies die samen
moeten werken en locaties die steeds meer aan elkaar moeten wennen
ook geen belemmering vormen. De apostel Paulus zegt: “het menselijk
lichaam vormt met zijn vele ledenmaten één geheel, alle ledematen hoeveel
ook maken tezamen één lichaam uit, zo is het ook met de Christus”. Dus
‘Body of Christ’ als katholieke kleurrijke gemeenschap met de pijler van de
eucharistie, waar je rond de Heer samenkomt en gevoed wordt, en de pijler
van de vele gaven en talenten die je niet alleen voor jezelf hebt gekregen,
maar die je ook beschikbaar mag stellen aan anderen en waarbij die talenten
behulpzaam zijn aan anderen.

De derde pijler is dat in het lichaam het ene lidmaat zorg heeft voor het
andere. “Wanneer een lid lijdt, delen alle ledematen in het lijden; wordt een
lid geéerd, alle delen in de vreugde” (1 Korintiérs 12, 26). Drie pijlers dus
waar het gaat om ‘Body of Christ’ als project voor wat we als veelkleurige
gemeenschap in de stad willen doen om het netwerk van liefde te onderhouden
en te laten groeien, om het netwerk van liefde zichtbaar te maken en in staat
te zijn om ook werkelijk te bouwen aan een beschaving van liefde. Een
opbouwproject met drie pijlers; het vieren van de eucharistie en door de Heer
gevoed worden, het inzetten van alle gaven en alle ledematen om te bouwen
en te groeien, het naar elkaar omzien zowel waar het gaat om ons leed als
om onze vreugde.

U proeft misschien wel aan mij dat ik als bisschop graag in het bisdom
Rotterdam ben, omdat dit bisdom als internationale gemeenschap aan
mijn zorg als herder is toevertrouwd. En waar men met recht zegt dat
15% katholieken een interessante minderheid is, omdat we de idealen
van de Heer, waarvoor vele harten zich mogen openen, mogen voorleven
en uitdragen. Ook in deze tijd van verwarring, in deze tijd ook van grote
onverschilligheid, waarin je moet zorgen dat je elkaar blijft zoeken, blijft

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 217



zien en blijft waarderen. Dat hebben we niet zelf bedacht. Het is Jezus die
ons geen rust gunt als het om zijn liefde gaat (2 Korinti€rs 5, 14).

218 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



INLEIDING

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de ontvangst van de reliek van
de H. Theresia van Lisieux, HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal,
Rotterdam, 28 mei 2024

We ontvangen deze weken een reliek van de heilige Theresia van Lisieux
in het bisdom. Eerst hier in de kathedraal in Rotterdam, maar er is een hele
route voor haar uitgestippeld. Ze gaat van Rotterdam nog naar Leiden en de
parochie van Wassenaar en naar Den Haag voor onder meer de Franstalige
parochie. We hebben zelfs nog een bijeenkomst voor vrede in Den Haag in
de Heilige Jacobus de Meerdere kerk, omdat Theresia ook patrones van de
vrede is.

Ik wil pater Marc Leroy a.a. hartelijk danken voor het initiatief om de
reliek van Theresia naar ons bisdom te brengen. U bent nog niet zo lang
in ons bisdom, maar met uw enorme inzet heeft u wel iets teweeggebracht
dat we allemaal mogen meenemen in de groei van het geloof. Theresia
van Lisieux was eind jaren ’90 in alle Nederlandse bisdommen voor een
rondgang zoals met de reliecken van de heilige Bernadette, die we als
bisdom in april verwelkomden. Maar sindsdien is het rustiger geworden
rond Theresia. Er zijn wel mensen die belangstelling hebben voor haar
leven, maar er is wat dat betreft ook een hele generatie katholieken die haar
nog niet kent of die haar opnieuw zou kunnen leren kennen. Dus dank voor
uw initiatief en ook fijn dat u er vandaag bij bent.

Theresia van Lisieux is een heilige van formaat. Dat was Pius X (paus van
1903 tot 1914) al uit het hart gegrepen, want die was zeer geroerd door
haar geestelijke getuigenissen. In het begin van de 20e eeuw waren haar
geschriften wijd verspreid en hij zei: dit is een spiritualiteit van formaat.

Nog niet zo lang geleden heeft paus Franciscus een speciale brief
geschreven in 2023 om nogmaals de betekenis van Theresia naar voren te
brengen. Die brief wil ik graag in uw aandacht aanbevelen. Paus Franciscus
schrijft: Theresia pelgrimeert met ons mee. En het mooiste teken van haar
spiritualiteit zijn de ontelbare rozen die zij verspreidt. Dat wil zeggen: de
genade die God ons schenkt op haar voorspraak om ons te steunen op de
weg van ons leven. De rozen, waarover Theresia zelf spreekt, de rozen die
op haar beeld te zien zijn in de kerk en die ze zo innig vasthoudt, zijn de

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 219



rozen die de vele genaden uitbeelden die God schenkt op haar voorspraak,
op haar gebed.

Theresia werd geboren op 2 januari 1873 en al op 15-jarige leeftijd trad ze
in bij de Karmel in Lisieux. Ze was op haar 13e al zeer enthousiast om in te
treden. Ze heeft zelfs die vraag nog voorgelegd toen ze in audiéntie was bij
paus Leo XIII, maar die heeft daar toch niet meteen ja op gezegd. Uiteindelijk
is ze op haar 15e ingetreden in de Karmel van Lisieux. En eigenlijk heel
kort maar, een goede tien jaar, want toen werd ze ziek. Ze kreeg tuberculose
en heeft een tijd op bed in het klooster doorgebracht en uiteindelijk is ze
gestorven in 1897. Ze was nog maar 24 jaar en toch heeft ze zoveel betekenis
gekregen.

Door haar geschriften, door haar getuigenis, werd ze reeds in 1921
eerbiedwaardig verklaard. Dat wil zeggen dat iemand in aanmerking komt
voor het proces van zalig- en heiligverklaring. In 1923 was de zaligverklaring
en in 1925 de heiligverklaring door paus Benedictus XV. En in 1927 werd zij
patroonheilige van de missie, vanwege haar uitgebreide correspondentie met
een missionaris. Uiteindelijk in 1997, dus honderd jaar na haar sterven, werd
ze door paus Johannes Paulus II tot kerklerares verklaard. Maar meteen na
haar dood verschenen er al meerdere publicaties van haar geschriften.

Je merkt dat Theresia bij velen veel aandacht krijgt. Waarom is dat nou
precies? Ik denk dat het te maken heeft met haar eenvoud, met haar manier
van vertellen over haar relatie met de Heer. Paus Paulus VI vertelde dat hij
werd gedoopt op de sterfdag van Theresia van Lisieux en hij heeft meerdere
keren gezegd dat hij dat een grote genade vond. Je ziet ook van meet af aan
dat veel meisjes Theresia als extra heiligennaam kiezen bij hun vormsel.
In deze streek is dat vaak Lidwina, maar in grote delen van het land en
daarbuiten was het ook vaak Theresia van Lisieux.

Wat haar populariteit precies bij grote delen van de katholieke bevolking
heeft teweeggebracht, weet ik niet. Ik weet wel dat het haar zogenaamde
“kleine weg” is die bij veel mensen tot de verbeelding spreekt. De aanduiding
“de kleine weg” van Theresia is trouwens niet van haarzelf. Het is een
karakterisering van zuster Agnes in 1907 toen Theresia tien jaar dood was,
die op die manier haar spiritualiteit karakteriseerde als een weg van een
spirituele jeugd. En dat is blijven hangen. De kleine weg van een spirituele

220 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



jeugd. Later in 1921 bij het eerbiedwaardig verklaren van Theresia nam paus
Benedictus XV die woorden in de mond en daarna is heel wijdverspreid
geraakt die aanduiding van de kleine weg van Theresia.

Ik vroeg me eigenlijk meteen af wat zou Titus Brandsma van haar gevonden
hebben? Hij is een pater karmeliet. Wat zou hij zeggen over de ongeschoeide
karmelietes Theresia van Lisieux? Kijkend in De Katholieke Encyclopedie,
in de versie van 1954, zien we dat er een kolom is besteed aan Theresia van
Lisieux, waar heel eenvoudig onder staat: Brandsma. Dus dat is een tekst
die waarschijnlijk uit een eerdere editie van de katholieke encyclopedie is
overgenomen, want Titus Brandsma was inmiddels overleden in Dachau.
Toen ik zijn tekst over Theresia las vond ik het een hele korte en treffende
beschrijving die ik ook heel helder vind. Ik lees hem voor:

“Theresia van het Kindje Jezus, ofwel Theresia van Lisieux, ofwel kleine
Theresia. [...] Een ziel brandend van liefde tot God, maar tot Hem opgaande
langs de gewone dagelijkse bezigheden voor God en met God verricht, om
daardoor genade voor anderen te verwerven. Het was haar “kleine weg”.
Zeleefdekinderlijk eenvoudig met God. Nam alles metblijde offervaardigheid
uit zijn handen aan, ook vroegtijdige ziekte en dood. Al brak deze haar
roeping, zielen voor God te winnen langs de weg van het offer, zij zou die
roeping voortzetten in de hemel en voorspelde: “Na mijn dood zal ik rozen
laten regenen”. Wonderbaar is sindsdien haar tussenkomst geweest. Overal
riep men haar aan en dit gebed werd op zo treffende wijze verhoord, dat
haar verering in korte tijd aller harten veroverde. Heel de wereld vroeg en
verkreeg en vierde haar zaligverklaring in 1923 en een heiligverklaring in
1925. Lisieux werd een druk bezocht heiligdom. [...] Zij is patrones der
missién en van het apostolaat der hereniging, omdat ze heeft laten zien hoe
door gebed en heiliging van het gewone dagelijks leven iedereen genade en
bekering voor de zielen kan verwerven”.

Dus kort samengevat: de weg, die klein is met de ziel die brandt van liefde tot
God, die tot God opgaat langs de gewone dagelijkse bezigheden voor God en
met God verricht, om daardoor genade voor anderen te verkrijgen.

Het is een mooie tekst van Titus Brandsma, die zelf hoogleraar spiritualiteit

was in Nijmegen en die toen deze encyclopedie uitkwam in 1954 zelf al
de marteldood was gestorven. Hij is iemand die spreekt vanuit zijn eigen

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 221



Karmeltraditie over de kleine Theresia die niet alleen degene is die heilig
verklaard is vanwege haar kleine weg, maar ook als patrones van de missie,
terwijl ze eigenlijk altijd als zuster binnenbleef en op één plek bad en leefde.

Recent schreef paus Franciscus de apostolische exhortatie “C’est la
confiance” (Het is het vertrouwen) over het vertrouwen in de barmhartige
liefde van God. Die brief heeft hij willen schrijven bij gelegenheid van de
150e geboortedag van de kleine Theresia. Wonderlijk is wel dat de brief niet
uit is gegaan op de geboortedag van Theresia in januari, maar in oktober op
de dag van de gedachtenis van de grote Theresia, de heilige Theresia van
Avila. De paus heeft dat op die manier bewust gedaan, omdat hij wil laten
zien dat heiligen niet los verkrijgbaar zijn, dat heiligen ook niet los worden
vereerd, maar dat ze deel zijn van het volk van God en dat heel bijzonder de
kleine Theresia ook deel uitmaakt van de geestelijke traditie van de Karmel
en daarin haar eigen religieuze plaats heeft. Dus vandaar een exhortatie bij
150 jaar Theresia van Lisieux, maar dan wel op de dag dat Theresa van Avila
haar gedachtenis heeft.

Vertrouwen op basis van Gods barmhartigheid. Het gaat de paus dan niet om
alleen te focussen op Theresia als zodanig. Maar juist ook op haar plaats in
en met het volk van God. Op de eerste plaats wijst hij erop dat Theresia ons
naar God verwijst, naar Christus wil verwijzen. Zowel het Kind Jezus dat
mens geworden is omwille van ons heil, maar ook de lijdende Christus die
zich tot het einde toe voor ons gegeven heeft aan het kruis. En met beiden is
ze in gesprek. Het blijkt ook uit haar eigen boek “Het verhaal van een ziel”,
dat ze geschreven heeft, dat ze sprak met het Kind Jezus en zei: U kent mij,
U houdt van mij vanaf het begin en U was al met mij bezig op het moment
dat U in deze wereld kwam. En hetzelfde heeft ze ook tegen de gekruisigde
Jezus gezegd: op het kruis heeft U mij voor ogen gehad. Dat klinkt, moet ik
eerlijk zeggen, wel heel erg “ik” en “Gij”. Maar dat is denk ik niet wat zij
als hoofdaccent heeft. Theresia voelt zich aangetrokken tot Christus en ze
is ervan overtuigd dat die haar lief heeft gehad en dat is voor haar de enige
reden om zoveel aan de Heer te vragen en zoveel van de Heer te verwachten.
Ze schrijft: de Heer is mijn enige liefde. Er kan niets tussenkomen en niets
gaat daar bovenuit.

In de geschiedenis van een ziel maakt ze volgens paus Franciscus duidelijk
dat er sprake is van evangelisatie door aantrekkingskracht. Ze richt zich

222 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



niet tot Jezus door een soort druk, omdat ze wel naar God toe moet gaan.
Maar het is een aantrekkingskracht uit liefde nadat eerst de liefde en
barmhartigheid van God naar haar is uitgegaan. Dus Theresia voelt zich
klein en voelt zich aangetrokken tot Christus. En als zij zo vertelt over haar
band met de Heer, gaat het niet alleen over haar band met de Heer, maar
ook dat de Heer naar alle mensen met zijn liefde toe gaat, dat de Heer voor
alle zielen met zijn liefde wil klaarstaan om ons te heiligen. En dan is het
niet meer zo’n louter persoonlijke lijn van: o, de Heer en ik, wat hebben
we het toch fijn. Maar dan is het: ik weet dat ik naar de Heer toega, omdat
ik zijn barmhartigheid en liefde heb gekend. En dat geldt voor elke ziel
die openstaat voor de liefde en barmhartigheid van God. En dan zegt ze:
ondanks mijn kleinheid, mijn zonde kan ik toch streven naar heiligheid.
Dat is heel belangrijk, want dat betekent dat ze de weg naar heiligheid
niet ziet als het resultaat van haar eigen inspanningen, ook niet ziet als het
resultaat van haar eigen oefenen, maar dat het vooral de Heer is die haar
optilt, die haar verandert, die haar heiligt.

Theresia zal nooit zeggen: ik wil heilig worden. Maar wel: ik wil heilig
gemaakt worden. En Theresia, dat schrijft ook paus Franciscus, gebruikte
daarvoor het beeld van een lift. Die lift die mij moet verheffen tot de hemel,
zegt ze, zijn uw armen o, Jezus. Daarom hoef ik niet groter te groeien.
Integendeel, het is noodzakelijk dat ik klein blijf. Klein, niet in staat om
alleen op mezelf te vertrouwen, maar vast overtuigd van de liefdevolle kracht
van de armen van de Heer (C’est la Confiance nr. 16).

Dat betekent dus dat Theresia in de omgang met Christus niet de nadruk
legt op zichzelf. Maar dat ze onderstreept dat het van Gods kant, van zijn
genade op de eerste plaats komt. Theologen maken dat duidelijk met de
uitdrukking “het primaat van het goddelijk handelen” (C’est la Confiance
nr. 17 en 19). Hij zal mij heilig maken. Het is heel bijzonder dat Theresia
dus zichzelf klein maakt, maar alles verwacht van God die haar groot
kan maken. Dat ze aan de ene kant zich klein maakt en tegelijkertijd ook
de kleinheid van andere mensen indachtig is en ze allemaal bij de Heer
wil aanbevelen met hetzelfde geloof, met dezelfde aanhankelijkheid. Het
vertrouwen ligt dus niet in jezelf, zegt ze, maar buiten je eigen hart, namelijk
in de oneindige barmhartigheid van God die zonder grenzen liefheeft en
die alles in het kruis van Jezus heeft gegeven.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 223



Heilig worden is dus niet een initiatief van onszelf, maar het initiatief van
Godswege. En dit betekent dat in Theresia het verlangen leeft om de Heer in
de communie te ontvangen, maar dat ze op de eerste plaats voelt hoe groot
het verlangen van de Heer is die zich met ons wil verenigen in de eucharistie,
die zich met ons wil verenigen en in ons hart wil wonen. Ook al is haar
verlangen groot en is haar liefde ondubbelzinnig groot. De nadruk ligt niet
op haar verlangen naar de Heer, maar ze beseft hoezeer Gods verlangen naar
haar uitgaat om in ons midden in de eucharistie bij ons te zijn en ook ons
hart te vervullen met zijn aanwezigheid. Dat betekent ook dat het middelpunt
van haar relatie met de Heer, niet haar eigen noden zijn. Maar dat Christus
ons liefheeft, staat in het centrum. En zo zoekt Hij onze ziel en wil Hij in
ons blijven. Interessant is dat. Niet omdat ik zo verlang naar de communie,
maar omdat Hij verlangt naar ons. En dan wordt haar verlangen naar de Heer
alleen nog maar groter en inniger. Er waren dagen dat ze niet naar de kerk
kon voor de communie, maar als ze dan ter communie was geweest bad ze:
blijf alsjeblieft, Heer, heel lang in mijn hart, zoals in het tabernakel. Blijf
alsjeblieft heel lang in mij aanwezig, zoals U in het tabernakel aanwezig
bent, dan bent U toch nog dichtbij mij zonder dat ik elke dag In de heilige
Mis kan zijn (C’est la Confiance nr. 22).

Het gaat dus om een heel groot vertrouwen, je overgeven aan de liefde van
Christus. En niet op basis van allerlei gewetensvolle berekeningen: Ben ik er
al? Mankeert er nog iets aan mij? Moet ik van de Heer nog wat extra’s vragen
( C’est la Confiance nr. 24)? Nee, zij voelt zichzelf een zondares, maar zij
denkt: het is de Heer die naar mij verlangt en daar moet ik op vertrouwen. Hij
is de lift om met zijn armen mij op te tillen. En ik moet mij dus klein houden
onder zijn hand. En dan zegt ze dat ook nog eens een keer op een andere
wijze, namelijk dat de Heer dorst heeft naar onze liefde (C’est la Confiance
nr. 31). Haar eigen verlangen naar de liefde voor de Heer komt voort uit het
feit dat ze weet dat Hij haar het eerst heeft liefgehad. Dus alle liefde van ons
is geen verdienste, maar is een antwoord op de Heer die ons het eerst heeft
liefgehad. Het ontvangen van de communie in het besef dat de Heer zozeer
van ons houdt dat Hij naar ons toegekomen is, in ons hart wil wonen.

Waar het gaat om haar verlangen naar Christus, dan is haar gebed een
antwoord op het spreken van de Heer die haar al kende toen Hij als een klein
Kind is mens geworden en toen Hij aan het kruis te sterven hing. Een kleine
weg. We hebben net al even afscheid genomen van het idee dat het iets is

224 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



tussen haar en Jezus en verder niet. Nee, ze betrekt iedereen erin door de
aantrekkingskracht van Gods liefde. Evangeliserend zijn naar alle mensen
toe. Maar er is nog een ander punt, namelijk dat die kleine weg ook zou
kunnen worden uitgelegd als: dan blijf je rustig zitten in je hoekje, want je
kunt verder niets doen, kwetsbaar, klein, je bewust van je zonden, dus je
wacht maar af. Nee, Theresia wacht niet af. Want die kleine weg betekent
ook dat ze aan zichzelf werkt. In de contacten met haar medezusters, die niet
allemaal even vriendelijk waren. In de contacten met haar overste, die soms
ook wel eens onrechtvaardige eisen stelde, probeerde zij steeds weer zich te
plooien in liefde. En dat betekent dat je niet stil zit af te wachten, maar dat je
op je kleine weg in je alledaagse bezigheden probeert steeds meer die liefde
van de Heer te weerspiegelen in je leven, in je woorden. Die liefde van de
Heer die wil wonen in je hart.

Misschien is het wel bijzonder om te weten dat Theresia zich heel erg
verbonden voelde wat betreft die kleine weg met de weg die Maria, de
moeder van Jezus, is gegaan. Het is een weg van puur geloof en van pure
nederigheid, zegt Theresia, de weg die Maria gegaan is. En daar heeft ze een
heel mooi gebed bij gemaakt, of eigenlijk meer een soort woord dat ze aan
Maria richt. Dat staat ook in de brief van de paus (C’est la Confiance nr. 36).
Ik lees het voor:

“Ik weet, Maria, dat u in Nazareth, Moeder vol van genade, arm was en
niets meer wilde: geen wonderen of extases of geestvervoeringen sieren
uw leven, Koningin van de heiligen! Op aarde is het aantal kleinen groot
die naar u kunnen kijken zonder te beven. De gemeenschappelijke weg,
onvergelijkelijke moeder, wilt u afleggen en hen naar de hemel leiden.”

Wat is er aan de hand? Maria wordt gezien als de moeder van Jezus. In alle
eenvoud gaat ze de weg van de Heer. Geen extases, geen grote wonderen,
maar wel aanwezig bij de wonderen van haar Zoon en die kleine weg van
trouw, van armoede, van je klein houden. Dat is de weg waarin Theresia zich
herkent en zegt: ja, dat is de weg die past als antwoord op de roepstem van
de Heer.

Die aantrekkingskracht door de barmhartigheid en liefde van de Heer beleeft

Theresia niet alleen als iets tussen haar en Jezus, zoals gezegd. Ze wil met
haar gebed en haar offers zoveel mogelijk mensen bij Jezus brengen. Er is

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 225



het verhaal -het was voor haar intrede- dat ze hoorde over een moordenaar
die op het schavot zou eindigen (C’est la Confiance nr. 28). En ze bad, want
ze hoorde dat die moordenaar geen enkel teken van berouw toonde voor de
gepleegde moorden. En zij is enorm gaan bidden: Jezus, laat deze moordenaar
toch barmhartigheid vinden bij U. Later vernam ze dat die moordenaar op het
schavot plotseling, wat niemand had verwacht, zich omdraaide en toen het
kruis kuste dat een priester vasthield en drie keer de wonden kuste van Jezus
aan het kruis. Toen was Theresia dolgelukkig, omdat ze had gebeden dat de
Heer hem zou aannemen, of beter gezegd dat hij zich zou toevertrouwen aan
de Heer. Hij heeft niet gebiecht en niet de absolutie gekregen, maar zij zag
hier toch een gebedsverhoring en de grenzeloze liefde van Christus. Het was
voor haar een grote vreugde om dat te kunnen vernemen. Toen groeide bij
Theresia de wens om iedere dag zielen te redden. Dus de aantrekkingskracht
door de barmhartigheid en de liefde van de Heer als grootste reden om de
Heer toe te behoren, als grootste reden om je tot Christus te wenden. Paus
Franciscus noemt dat de evangelisatie door aantrekkingskracht (cf. C’est la
Confiance nrs. 9-10).

Paus Franciscus vindt het belangrijk om Theresia op deze manier present
te stellen. Roeping gebeurt midden in de gemeenschap van de Kerk. Er
staat dat Theresia zeer geraakt was door de tekst van apostel Paulus over
de Kerk als lichaam van Christus met de vele ledematen en Christus als
het hoofd (1 Korinti€rs 12). In die hele gemeenschap met verschillende
ledematen, met verschillende roepingen zegt Theresia: ik ontdek mijn
roeping en mijn roeping is de liefde. Haar verlangen om voor de Kerk met
zoveel ledematen, haar verlangen om voor al die zielen te werken, door
haar gebed, door haar aanhoudend vragen door haar vertrouwvolle band
met de Heer (C‘est la Confiance nrs. 38-39).

Toen ze ziek op bed lag en zou sterven zei ze: ik denk aan al het goede dat ik
ook nog kan doen na mijn dood. Niet voor niets dat de paus haar een heilige
noemt, die niet zomaar een heilige is, maar een heilige en kerklerares van
de synthese (C’est la Confiance nrs. 47 en 49). Want, zegt de paus, we
moeten niet naar heiligen kijken alsof zij allerlei aparte dingen doen en die
isoleren van hun leven als geheel, want dan maken wij van heiligen mensen
die misschien wel zo ver en onbereikbaar worden dat ze nauwelijks nog
lijken deel uit te maken van het lichaam van Christus. Daarom zegt de
paus: kijk naar Theresia niet alleen naar haar offervaardigheid, niet alleen

226 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



naar haar liefde voor de eucharistie, niet alleen naar haar bereidheid om
te bidden en van veel af te zien, maar vooral ook naar de synthese die ze
in haar leven laat zien. Namelijk dat de liefde van Christus op de eerste
plaats komt en dat zij door die liefde van Christus antwoord geeft door haar
liefde, en dat haar roeping van liefde deel uitmaakt van het hele volk van
God (C’est la Confiance nr. 51).

Dus heiligen moeten we vereren, aanbidden om het geheel. En dan zijn
heiligen minder vreemd dan je denkt, omdat ze allemaal verwijzen naar
Christus, omdat ze allemaal laten zien dat hun leven een antwoord is op de
roepstem van de Heer, dat hun leven een antwoord is op de uitnodiging van
Christus zelf. Niet zij nemen het initiatief, maar ook in hun leven geldt: het
primaat is Gods handelen zelf.

Theresia dus als de heilige van de synthese. Hoe kijken wij naar heiligen?
Ze zijn onze voorsprekers en je ziet ook hoeveel mensen dat ook zeer
emotioneel beleven. Niet alleen bij Bernadette, maar ook nu weer bij
Theresia zullen mensen voelen: we zijn in de lijfelijke aanwezigheid van
een reliek van de heilige die we zo waarderen, die we zo vereren, die ons
naar God is voorgegaan. En ook in de tijd dat de relicken van Bernadette
uit Lourdes hier waren, waren we zeer getroffen door wat mensen aan
levend geloof laten zien, terwijl ze denken dat ze dat alleen op dat moment
voor zichzelf beleven. Hun aanwezigheid en hun actieve deelname aan het
gebed en de manier waarop ze de relieken vereren is ook een getuigenis dat
de Heer in hen aan het werk is.

Heiligen vereren we in de mate waarin ze ons dichter brengen bij Christus. In
de encycliek Lumen Fidei uit 2013 van paus Benedictus en paus Franciscus
samen wordt gesproken over de heiligen en over middelaars van het licht.
Want het licht van het geloof is werkelijk het grootste geschenk dat God ons
geeft. Dat is ook in het leven van Theresia. Het geloof is niet een licht dat
alle duisternis wegneemt, maar een lamp die onze schreden begeleidt en dit
is voldoende op de weg van het geloof (Lumen Fidei nr. 57). Ook al is het
donker en duister, dat betekent niet dat God niet bestaat, betekent niet dat
wat we nu geloven niet voldoende is of dat we toch vroeg of laat struikelen.
Nee, het licht van het geloof is een lamp die onze weg verlicht. Dan komt
de encycliek te spreken over middellaars van licht. Ik weet nog dat toen ik
aan dat hoofdstuk begon ik vluchtig de tekst bekeek en zag: ja, Franciscus

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 227



van Assisi en ja moeder Teresa van Calcutta, dat zijn de middelaars van het
licht. Maar toen moest ik de tekst nog lezen. En toen las ik dat Franciscus van
Assisi weliswaar de melaatse omarmt, zijn grote moment van bekering, en
dat moeder Teresa de armen in de goot van Calcutta ziet en vasthoudt, maar
dat de paus dan niet zegt dat deze heiligen de middelaars van licht zijn. Niet
Franciscus van Assisi of moeder Teresa zijn dat, maar het is die melaatse en
het is diegene die in een goot ligt te creperen. En waarom zijn die heiligen
dan zo bijzonder? Omdat zij zich door die concrete melaatse en door die
concrete persoon in de goot laten wijzen op onze opdracht als leerlingen van
Christus. En die heiligen zijn dan niet de middelaar van het licht, maar zij
worden zelf door het zien van de melaatse en door het zien van de mens in
de goot herinnerd aan hun diepste roeping, namelijk de liefde van Christus
schenken aan de mensen die ze ontmoeten, in antwoord op Christus die ons
het eerst heeft liefgehad.

Onze roeping ontdekken en verwijzen naar Christus. De heilige Franciscus
liet zich raken door de melaatse. Moeder Teresa liet zich raken door de man
of vrouw die in Calcutta in de goot lag. En de kleine Theresia laat zich raken
door de ziel van mensen die in nood zijn en zij weet dan dat ze bij de Heer
moet zijn om barmhartigheid en liefde te vragen. Daarom is Theresia van
Lisieux nu ook voor ons nog steeds een belangrijke heilige. Niet omdat ze
hele grote dingen doet. Maar omdat ze kleine dingen op grootse wijze heeft
gedaan en om wat zij door haar concrete leven laat zien en daardoor verwijst
naar Christus. Omdat ze in haar eigen omstandigheden haar roeping heeft
ontdekt en tot doel van haar leven heeft aangenomen en die haar tot een
volgelinge van Jezus heeft gemaakt.

In de mate waarin wij heiligen zo vereren, in de mate waarin wij heiligen zo
in ons hart sluiten, zijn we ook zelf in staat om onze roeping niet te vergeten
en in de Kerk van nu ook daarin concreet zelf stappen te zetten. Zo is het
goed dat wij de reliek van Theresia nu hier hebben. Dat betekent dat wij niet
achter de botjes aanlopen wanneer wij als Kerk relicken bewaren en vereren,
maar dat wij, in de nabijheid van concrete heilige personen -die geraakt zijn
door Christus en die door concrete omstandigheden hun roeping hebben
gevolgd- ook zelf worden geraakt en opnieuw op het spoor worden gezet
waartoe de Heer ons roept. En zo is deze aanwezigheid van een reliek van
de heilige Theresia van Lisieux een nieuwe kans om ons te bekeren, om ons
priesterschap en ons diaconaat te verdiepen, om onze dienst aan de Kerk niet

228 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



te isoleren, maar te zien als een roeping in de Kerk als antwoord op de liefde
van God die ons het eerst heeft liefgehad. Onze kleine weg in het geheel van
de Kerk die vruchtbaar kan zijn, ook in onze tijd.

Paus Franciscus, Apostolische Exhortatie “C’est la Confiance” (15 oktober
2023) Nederlandse vertaling: https://www.rkkerk.nl/vertaling-pauselijke-
exhortatie-over-theresia-van-lisieux-het-is-het-vertrouwen/

T. Brandsma, Teresia van het kindje Jesus, in: De Katholieke Encyclopedie
deel 22 (1954) 944-945

K. De Meester, Thérese van Lisieux, Mijn levensverhaal (2001), herwerkte
versie 2017 (vertaling van Histoire d’une ame)

P. Descouvement, Thérése de I’enfant Jesus et de la sainte face, in:
Dictionnaire de Spiritualité, tome XV (1991) 576-611

J. Bots, De kleine weg van het evangelie, aan de hand van Teresia (1999)
Pontifical Council for the promotion of the new evangelization, The Saints in
Mercy, pastoral sources for living the Jubilee (2015) 15-19

M. Remery, Saint Theresia of Lisieux, in: Online with Saints (2019) 212-213

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 229



INLEIDING

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “De harmonie van gerechtigheid
en vrede”, bij gelegenheid van “een uur voor vrede” bij de ontvangst
van de relieck van de heilige Theresia van Lisieux, Sint-Jacobus de
Meerderekerk, Den Haag, 10 juni 2024

Steeds opnieuw is in onze wereld, in de harten van veel mensen, een groot
en diep verlangen naar vrede. We verlangen naar vrede omdat veel mensen
geteisterd worden door oorlog en geweld. We verlangen naar vrede omdat
we wereldwijd indringende beelden zien van geweld en strijd. We zien uit
naar vrede omdat grote groepen vluchtelingen op zoek zijn naar veiligheid
en toekomst.

Ons verlangen naar vrede is ten diepste verbonden met ons mens-zijn en de
waardigheid van iedere menselijke persoon. Maar al is ons verlangen naar
vrede in onze wereld nog zo sterk, we kunnen niet naar vrede verlangen
los van de werkelijkheid waarin wij leven. Vrede vraagt om samenhang en
inbedding, waarachtige vrede stelt voorwaarden aan het doen en laten van
ieder van ons.

Lezend in de bijbel, de heilige Schrift, kunnen we leren dat gerechtigheid en
vrede bij elkaar horen. De profeet Jesaja (32, 17) zegt dat vrede een vrucht is
van gerechtigheid, en in de brief van Jacobus (3, 18) staat dat gerechtigheid
een vrucht is van de vrede.

Vrede en gerechtigheid zijn onlosmakelijk met elkaar verbonden. Waar
ongerechtigheid het leven beheerst, kan er tussen mensen geen vrede
groeien. Waar onvrede de overhand heeft, is rechtvaardig handelen vaak ver
te zoeken. Zijn wij bereid om gerechtigheid te bevorderen omwille van de
vrede? Is ons verlangen naar vrede dusdanig groot, dat we tevens kiezen
voor gerechtigheid?

We kunnen natuurlijk praten over vrede alsof we louter toeschouwers zijn,
terwijl ons hart erbuiten blijft. Maar oprecht verlangen naar vrede heeft
betrekking op onze menselijke persoon als geheel: hart, hoofd en handen
horen bij elkaar. Waar het gaat om vrede, moeten denken en doen met elkaar
verbonden zijn. Vuisten gebald op de rug betekent nog geen vrede. Je boze
tong afbijten brengt nog geen dialoog.

230 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



De heilige Theresia van Lisieux van wie wij de relieken in ons midden
mogen hebben, heeft in de beslotenheid van haar klooster veel gebeden
om vrede, in het besef dat dit ook vraagt om te bidden voor gerechtigheid.
De kleine Theresia kan alleen met volharding blijven bidden om vrede
en rechtvaardigheid en kan alleen de voorspreekster zijn van mensen die
verlangen naar vrede, omdat zij allereerst op intense wijze van Jezus heeft
geleerd wat barmhartigheid betekent.

Vanavond in dit uur spreken wij ons verlangen uit naar vrede in de overtuiging
dat dit tevens vraagt om te bouwen aan gerechtigheid. Het inzicht dat
vrede de vrucht is van gerechtigheid is fundamenteel. De overtuiging dat
rechtvaardigheid onlosmakelijk verbonden is met vrede eveneens.

Toch kan het ook klinken als een dilemma of een té grote opgave: de weg van
vrede en gerechtigheid vraagt daarom nog om een derde notie. Namelijk: dat
we ons verlangen naar vrede en gerechtigheid verbinden met een volgehouden
en gezamenlijk gedragen gezindheid van barmhartigheid. Alleen zo komt er
uiteindelijk ook ruimte voor verzoening in plaats van vergelding.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 231



VOORWOORD
van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij het Directorium 2024-2025,
6 augustus 2024

Het vieren van de liturgie is het hoogtepunt waarnaar de Kerk in al haar
handelen streeft en tevens de bron waaruit al haar kracht voortvloeit, zo
benadrukt de constitutie Sacrosanctum Concilium (nr. 10) van het Tweede
Vaticaans Concilie. In deze geest is het directorium, zorgvuldig voorbereid
en samengesteld door de medewerkers van de nationale raad voor liturgie,
een betrouwbare gids en vraagbaak ten dienste van het liturgisch leven
in parochies, religieuze gemeenschappen en andere instellingen in de
Nederlandse kerkprovincie. Elk kerkelijk jaar opnieuw leidt een nieuwe
editie van het directorium ons van dag tot dag door het liturgisch jaar met
informatie en verwijzingen.

Wat over de liturgie als geheel wordt gezegd in Sacrosanctum Concilium,
zeggen de constitutie Sacrosanctum Concilium en de constitutie Lumen
Gentium (nr. 11) in het bijzonder over het sacrament van de eucharistie. Het
eucharistisch offer als bron en hoogtepunt van heel het christelijk leven.
Tevens wordt in het conciliedocument over het dienstwerk en het leven van
de priesters, Presbyterorum Ordinis, de eucharistie bron en hoogtepunt van
de hele evangelisatie genoemd (nr. 5).

Het vieren van de liturgie, heel bijzonder van de eucharistie, is onmisbaar
waar het gaat om ons leven als Kerk en het getuigenis van alle geledingen
van de Kerk ten dienste van de evangelisatie als onze primaire opdracht.
Om met heel ons hart deel te kunnen nemen aan de viering van de liturgie
en in het bijzonder aan de viering van de eucharistie als bron en hoogtepunt,
is er steeds weer nood aan gedegen en vitale liturgische vorming (Desiderio
desideravi nr. 31).

Dit jaar gaat het directorium vergezeld van een speciale uitgave met
liturgische catechese over het eucharistisch gebed, middels het aanreiken
van gedeelten uit liturgische bronnen en kerkelijke documenten. Enerzijds
omdat het vieren van de eucharistic op de allereerste plaats komt en de
kennis ervan in alle geledingen van de gemeenschap van de Kerk steeds
opnieuw versterking en verdieping behoeft. Anderzijds omdat liturgische
vorming de beste voorbereiding is op het ontvangen en gebruiken van de

232 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



herziene Nederlandse editie van het altaarmissaal die in de komende jaren in
onze kerkprovincie zal verschijnen.

Mijn dank gaat uit naar de medewerkers van de nationale raad voor liturgie
voor hun inzet en zorgvuldige voorbereiding van de nieuwe uitgaven die
voor u liggen.

Van harte spreek ik de hoop en de verwachting uit dat in de parochies, in de
gemeenschappen van religieuzen en in andere kerkelijke instellingen met
veel vrucht gebruik zal worden gemaakt van dit nieuwe directorium en de
catechetische uitgave over het eucharistisch gebed.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 233



VOORDRACHT

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “Bidden en geloven”, bij gelegenheid
van de 4e internationale Rosary Rally van Radio Maria, Stadspark
Eindhoven, 5 oktober 2024

De opdracht om te bidden en het bidden van Jezus

In het evangelie van Lucas, in hoofdstuk 18, 1, geeft Jezus aan zijn leerlingen
de opdracht dat zij steeds moeten bidden en volharden in het gebed en daarin
niet mogen verslappen. Jezus vraagt om trouw te blijven aan het gebed
maar Hij laat ook zelf zien dat Hij veelvuldig bidt in zijn leven en zending.
Onze Heer Jezus geeft dus de opdracht om te blijven bidden en tegelijkertijd
gaat Hij ons persoonlijk voor op de weg van het gebed.

Zo bidt Jezus in stilte en afzondering (bijvoorbeeld Lucas 6, 12); Zo gaat
Jezus volgens zijn gewoonte naar de synagoge (bijvoorbeeld Lucas 4, 16)
en Jezus bidt Iuid en duidelijk, juist in moeilijke momenten, de psalmen
(bijvoorbeeld Lucas 23, 46). In eigen persoon laat Jezus dus zien hoe
onmisbaar het gebed is in zijn leven en zending. En de leerlingen maken mee
dat Jezus heel intens bidt. Niet zonder reden vragen de leerlingen aan Jezus:
“Heer, leer ons bidden” (Lucas 11, 1). In antwoord geeft de Heer het gebed
van het Onze Vader (Lucas 11, 2-4, Matteiis 6, 5-14).

Maar in Lucas hoofdstuk 18 vraagt Jezus niet alleen om te blijven bidden
en daarin niet te verslappen. Hij stelt ook nog een andere uitdagende vraag.
In Lucas 18, 8 vraagt de Heer zich hardop af of Hij nog geloof zal vinden
wanneer Hij op aarde terugkeert. Hij zegt: “zal de Mensenzoon bij zijn komst
het geloof op aarde vinden?” Een indringende vraag: wat komt er in de loop
van de tijd van ons bidden en geloven terecht? Je kunt deze indringende
opmerking van Jezus als opdracht verstaan, namelijk: blijf bidden want
anders blijft het geloof niet vitaal, blijf trouw aan het gebed om het geloof te
kunnen bewaren totdat de Heer wederkomt.

Bidden als leerlingen van de Heer
Om leerling van Jezus te zijn en te blijven is te volharden in bidden dus

noodzakelijk. Een levende band met God opbouwen en onderhouden kan
niet zonder gebed. Bidden komt zelfs op de eerste plaats en steeds opnieuw.

234 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



“Bidt zonder ophouden” zegt de apostel Paulus (1 Tessalonicenzen 5, 17).
Bidden hoort bij onze roeping als christen en is tevens een voorwaarde om
in geloof christen te kunnen blijven.

De Kerk is trouw gebleven aan deze roeping om te bidden. De Kerk heeft
steeds de opdracht van de Heer om te blijven bidden ter harte genomen.
Voordat het Pinksteren werd, baden de leerlingen -samen met Maria- om de
komst van de Heilige Geest (Handelingen 1, 14). En de apostelen wilden
hun gebed beslist niet verwaarlozen ondanks alle drukke werkzaamheden.
Zij stelden zeven diakens aan om de zorg voor de ondersteuning van de
armen in praktijk te brengen, zodat de apostelen zelf zich konden blijven
wijden aan het gebed en de bediening van het woord (Handelingen 6, 3-4).
En in het boek Handelingen wordt uitdrukkelijk van de eerste christenen
gezegd: dagelijks bezochten ze trouw en eensgezind de tempel, en zij
braken het brood in een of ander huis (Handelingen 2, 46).

De aanduiding “breken van het brood” is een aanduiding van de eucharistie.
Omdat de eerste christenen vervolgd werden en hun geloof niet openlijk
konden belijden, vierden zij de eucharistie in een of ander huis. Bidden en
liturgie vonden meestal plaats in het verborgene. Het breken van het brood,
het vieren van de eucharistie, is ten diepste één groot gebed. Niet zonder
reden wordt in onze Kerk het eucharistisch gebed het grote dankgebed
genoemd. En het Tweede Vaticaans Concilie (1962-1965) noemt het
sacrament van de eucharistie bron en hoogtepunt van heel het christelijk
leven (Constitutie over de Kerk, Lumen Gentium 11).

Zoals gezegd, de Kerk is trouw gebleven aan de roeping om te blijven
bidden en daarin niet te verslappen. Vanaf de eerste eeuwen was er naast
het geloofsleven van gemeenschappen van christenen in de steden, de
traditie van gelovigen die zich terugtrokken in de woestijn en in de bergen
om in stilte en afzondering te kunnen bidden. Het is de ontwikkeling van
het religieuze leven, alleen in de eenzaamheid of als monniken bidden
en werken in gemeenschap. Beroemde voorbeelden zijn: de heilige abt
Antonius (3e-4e eeuw) in de woestijn en de heilige Benedictus van Nursia
(5e-6e eeuw) die met zijn kloosterregel (Regula Benedicti) een belangrijk
fundament legde voor het kloosterleven. In het leven van de monniken
stond het bidden centraal. “Bid en werk” (Ora et Labora) schrijft de
heilige Benedictus, Volgens een vast schema worden de psalmen gebeden.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 235



Meerdere keren per dag komen de monniken samen, van vroeg tot laat,
om te bidden.

Uit de traditie van de monniken ontstond uiteindelijk het begin van het
rozenkrans gebed zoals wij dat nu kennen. De monniken in de woestijn, de
kluizenaars in de 4e eeuw, gebruikten namelijk een zakje met steentjes om
hun gebeden te tellen. Maar steentjes kun je gemakkelijk kwijtraken. Men
besloot om de steentjes in plaats van in een zakje te doen aan een koord te
rijgen. Op deze manier ontstond een ketting van gebed, een gebedssnoer.
Later, in het tweede millennium, ontwikkelde zich de gewoonte dat broeders
in het klooster of die op het land aan het werk waren, honderdvijftig wees-
gegroeten baden, analoog aan de honderdvijftig psalmen die werden gebeden
door de paters in het koorgebed in de kloosterkerk. In deze geest werd het
rozenkransgebed met de honderdvijftig Ave Maria’s ook wel het psalter van
Maria genoemd.

De rozenkrans als bijzondere vorm van gebed

In de loop van de eeuwen is het bidden van de rozenkrans wijd verspreid.
Natuurlijk heeft het bidden van de rozenkrans het bidden van de psalmen
niet vervangen. Ook komt de rozenkrans nooit in plaats van het grote gebed
van de eucharistie. Maar wanneer wij als Kerk, als leerlingen van de Heer,
de rozenkrans bidden dan geven we op een bijzondere manier concreet
gehoor aan de opdracht van Jezus om steeds te blijven bidden en ons gebed
niet te laten verslappen. Wanneer wij de rozenkrans bidden, dan bidden we
bovendien samen met Maria, zoals de apostelen samen met Maria baden
om de komst van de Heilige Geest, in het begin van de Kerk (Handelingen
1, 14). Het evangelie leert ons bovendien dat Maria een biddende vrouw is.
Haar antwoord op de vraag van de engel Gabriél die aan Maria vroeg om de
moeder van de Heer te worden, is ten diepste een gebed. Het antwoord van
Maria aan de engel was: “Mij geschiede naar uw Woord” (Lucas 1, 38). Het
evangelie vertelt ons ook dat Maria vanaf het begin alle woorden in haar hart
bewaart en overweegt bij zichzelf (Lucas 2,19).

We worden in het evangelie dringend gevraagd om als leerlingen van Jezus
steeds te blijven bidden, ook -eeuwen later- in de tijd waarin wij nu leven.
Het is onze roeping om als leerlingen van Christus trouw te blijven aan het
gebed, juist om ons geloof vitaal te kunnen houden en te bewaren. Bidden:

236 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



dat wil zeggen persoonlijk in de stilte van ons hart, samen in de gemeenschap
van de Kerk en in verbondenheid met Maria, die de eerste gelovige is van het
Nieuwe Testament en moeder van de Kerk. In het rozenkrans gebed komen
deze verschillende aspecten heel bijzonder samen, en we overwegen bij het
bidden van de rozenkrans bovendien de belangrijke momenten in het leven
van Jezus, van Maria en van de Kerk, aan de hand van de geheimen van
de rozenkrans. Vanouds overwegen we bij het bidden van de rozenkrans
-in verbondenheid met Maria en de Kerk als gemeenschap van geloof- de
kernmomenten voor ons geloof, namelijk: de blijde geheimen (1), de droevige
geheimen (II), glorievolle geheimen (III) en sinds paus Johannes Paulus II
ook de geheimen van het licht (IV).

1. We overwegen het leven en verlossingswerk van onze Heer:

Zijn menswording (I, 3); Zijn doopsel in de Jordaan (IV, 1); Zijn prediking
van het evangelie en het koninkrijk Gods (IV, 3); Zijn eerste wonder in
Kana (IV 2) en de instelling van de eucharistie (IV, 5); Zijn doodsangst (II,
1); Zijn lijden (II, 2-3-4) en kruisdood (II, 5); Zijn verrijzenis (III, 1) en
hemelvaart (111, 2).

2. We overwegen het dienstwerk van Maria en haar plaats in de
heilsgeschiedenis

De uitverkiezing van Maria om de moeder van de Heer te zijn (I, 1); het
delen van haar geloof in woord en daad, op de eerste plaats met haar nicht
Elisabeth (I, 2); de maagdelijke geboorte van Jezus (I, 3), en ook de opname
van Maria met ziel en lichaam in de hemel (II, 4) en de kroning van Maria
tot koningin van hemel en aarde (II1, 5).

3. We overwegen de gemeenschap van de Kerk in het licht van ons geloof
De komst van de Heilige Geest over de apostelen en de andere gelovigen als
het eerste begin van de Kerk (III, 3); de noodzaak om ons te bekeren en te
geloven in het Rijk van God (IV, 3). Ook noem ik hier in het kader van de
Kerk de sacramenten van het doopsel en de eucharistie. Immers Jezus werd
gedoopt in de Jordaan (IV, 1) en Jezus stelde te midden van zijn apostelen het
sacrament in van de eucharistie (IV, 5).

In het rozenkrans gebed wordt zo al biddend het geloof van de Kerk tot

uitdrukking gebracht: ons geloof in Christus en zijn werk van verlossing,
onze verbondenheid met Maria, de moeder van God, ons vertrouwen in Gods

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 237



barmhartigheid. Bij het bidden van de rozenkrans bewaren we net als Maria
de woorden en gebeurtenissen van de Heer in ons hart (Lucas 2, 19.51)

Blijven bidden om het geloof te kunnen bewaren

In het eerste vers van Lucas hoofdstuk 18 vers klonk de dringende opdracht
om te volharden in gebed. In de Kerk als geheel in verbondenheid met
Maria moeten we elkaar als leerlingen van Christus blijven herinneren aan
die opdracht om te bidden, elkaar aanmoedigen en ook anderen uitnodigen
om te bidden. Zoals gezegd, in vers 8 van Lucas 18 stelt Jezus de ernstige
vraag of Hij bij zijn Wederkomst nog het geloof op aarde zal vinden. Dat
hangt ook van ons af. Het is ook onze gezamenlijke verantwoordelijkheid
om het geschenk van het geloof dat we uit genade ontvangen hebben, vitaal
te houden en te bewaren, persoonlijk en gezamenlijk.

Vandaag op deze dag van de Rosary Rally, wil ik heel bijzonder bidden dat
we door de kracht van het gebed ons geloof mogen bewaren tot de Heer
wederkomt, zodat we met Gods hulp in staat zijn om werkelijk pelgrims van
hoop te zijn in ons dagelijks leven te midden van andere mensen.

Pelgrims van hoop, dat is het thema van het komende Heilig Jaar. We mogen
pelgrims van hoop zijn die blijven bidden en geloven totdat we de Heer Jezus
ontmoeten die zal oordelen over de levenden en de doden. De levende Heer
Jezus Christus is onze hoop in eigen persoon en we zijn geroepen om steeds
opnieuw te getuigen van de hoop die in ons leeft (1 Petrus 3, 15). Mogen
we trouw blijven aan het gebed en zo het geloof in onze eindbestemming
bij God bewaren.

238 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



INLEIDING

van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “De betekenis van bedevaarten,
samen op weg zijn als pelgrims”, ontmoetingsdag bedevaartcomité’s,
-stichtingen en -werkgroepen, parochiecentrum ‘De Doortocht’ in
Bodegraven, 23 november 2024

Ik mag u iets vertellen over de betekenis van bedevaarten. Natuurlijk heeft u
allemaal zelf door uw pelgrimages een beeld bij wat het voor u betekent en
waarschijnlijk ook vaak de ervaring dat mensen dankbaar zijn als je hen als
pelgrims begeleidt en ergens naartoe brengt en het voor ze verzorgt. Zo is een
bedevaart voor veel mensen een grote gelegenheid om met elkaar onderweg
te zijn. In het Heilig Jaar 2025 zullen er ook veel mensen naar Rome reizen.
Zo’n veertig miljoen pelgrims verwacht men. En natuurlijk heeft u volgend
jaar ook uw eigen bedevaarten. Het is fijn dat we daar vandaag met elkaar
over kunnen uitwisselen.

Bedevaarten hebben een hele diepe oorsprong. Al in de Schrift, als we
kijken naar het boek Genesis, zien we dat Abraham op weg gaat. Niet met
een vastomlijnd pelgrimsboekje. Maar wel dat de Heer zegt: ga op weg
en Ik zal je wijzen waarheen (Genesis 12; Hebreeén 11). Het is een echte
pelgrimstocht, want eigenlijk laat Abraham alles over aan de Heer zelf die
hem uitnodigt. Abraham was al op leeftijd, hij had alles goed voor elkaar
met een grote veestapel en waterputten. Dan was je in de tijd van Abraham
gezegend met de zekerheid van bestaan. Hij trekt weg, omdat de Heer het
hem vraagt, vanuit een groot vertrouwen. Een reis als pelgrim in geloof.

Als we kijken naar Mozes en zijn volk, zien we dat het volk van God in
de woestijn is, nadat het eerst uit de slavernij van Egypte is losgekomen.
De mensen trekken met Mozes maar liefst veertig jaar door de woestijn.
Het is geen flauwe bedevaart, want je ziet dat mensen soms gaan mopperen,
wanneer het onzeker wordt en ook angstig worden en onzeker als het
moeizaam gaat. Ze komen zelfs tot de uitspraak: waren we maar bij de
vleespotten van Egypte gebleven, dan wisten we in ieder geval waar we aan
toe waren (Exodus 16). Was het bij Abraham een tocht van vertrouwen naar
de plek die God hem wijst, ook bij Mozes en het volk is er een plaats en
bestemming waar ze uiteindelijk naartoe gaan. Daarop worden ze voorbereid
op de intocht in het Beloofde Land, want door die woestijn hebben ze allerlei
moeilijke momenten die ze met elkaar doormaken. Wie is God? Ze maken

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 239



zelfs een afgodsbeeld van goud en dansen eromheen, maar God is niet een
god van mensenhanden, God is de geheel andere (Exodus 32). En als het gaat
om honger en dorst, dan is het soms moeilijk voor het volk van God om echt
met elkaar te delen. Ze zijn geneigd te zeggen: ik zorg dat ik goede voorraden
heb, dan kom ik zelf de nood wel door (Exodus 16). Maar God vraagt dat ze
met elkaar delen wat ze ontvangen. Het is duidelijk dat het bij Abraham de
tocht van geloof is en dat het dat bij Mozes en zijn volk ook is, maar daarbij
ook een tocht van uitzuivering. Ze bereiden zich voor op het leven in het
beloofde land, hoewel Mozes zelf zegt dat hij het niet zal zien, want voordat
ze aankomen, sterft hij (Deuteronomium 34).

Ook als we naar de profeten kijken in het oude Testament zien we dat zij
voortdurend onderweg zijn. Het is geen reis van A naar B, want zij reizen
langs steden en dorpen om de boodschap van de Heer te verkondigen. En
soms trekken ze zich ook terug als het te zwaar wordt, want het is duidelijk
dat profeten niet een hele fijne taak hebben. Je komt als profeet toch altijd
met kritiek, of je komt met een duidelijk tegengeluid. En menige tekst in de
Schrift getuigt ervan dat men de profeten liever uit de weg ruimt dan hen
opneemt. Dus ook profeten trekken rond. Je kunt rustig zeggen dat de hele
Heilige Schrift een boek is met ontzettend veel reisverhalen. Ook psalmen
zijn soms bedevaartgezangen. Vandaag zongen wij psalm 100: treedt aan,
zegent de Heer, treedt met jubel zijn poorten binnen. Dat was een lied om
te zingen op een bedevaart naar de tempel. En er zijn meer psalmen die
getuigen van pelgrimeren en bedevaarten.

Het Nieuwe Testament doet er niet voor onder. Want Jezus zegt: Ik ben altijd
onderweg en Ik heb zelfs geen steen om mijn hoofd op te leggen (Mattetis 8,
20). Hij zegt dat niet om medelijden te wekken, maar omdat het op reis zijn,
het onderweg zijn, wezenlijk is in zijn leven, gezonden door zijn Vader. Een
vaste plek hebben is altijd heel betrekkelijk. Want alles wat we hier op aarde
meemaken en wat we vergaren en opbouwen is allemaal tijdelijk (cf. Matteiis
9, 19-21). Ons leven is ten diepste een pelgrimstocht. De Heer trekt rond met
zijn leerlingen en ze komen in vele steden en dorpen. De leerlingen hebben
dat later voortgezet, want als Jezus sterft aan het kruis en verrezen is, zendt
Hij zijn leerlingen uit. Ze krijgen de kracht op Pinksteren. Daarna gaan de
leerlingen steeds opnieuw op tocht, nog verder van huis dan ooit ervoor om
het evangelie te verkondigen. Een pelgrimstocht terwille van medemensen,
opdat ook die het evangelie mogen ontvangen (cf. Handelingen 4, 20).

240 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



De eerste christenen worden in het boek Handelingen van de apostelen ook
wel “mensen ofwel aanhangers van de Weg” genoemd (cf. Handelingen 9,
2). Dat betekent aan de ene kant dat ze onderweg zijn, pelgrims die reizen,
maar ook dat ze verbonden zijn met de Weg in eigen persoon. Want Jezus
zegt: Ik ben de weg, de waarheid en het leven (Johannes 14, 6). Dus zijn
persoon is de route, het perspectief, de richting waarin ze het zoeken als ze
op tocht zijn als verkondigers van het evangelie.

We kunnen dus zeggen dat we in het licht van de Schrift het pelgrimeren in
onze genen hebben, en dat we dat op tocht zijn en op bedevaart zijn in ons
geloofsleven altijd hebben gekend.

Jezus zegt over de tempel: breek hem af en Ik zal hem in drie dagen opbouwen.
Dat was zeer schokkend natuurlijk. Er was tientallen jaren gebouwd aan de
tempel in Jeruzalem. Maar Jezus spreekt over de tempel van zijn lichaam
(Johannes 2, 19-21). Als wij op bedevaart gaan, komen we op heel veel
plaatsen waar ontzettend gebouwd is: een grote basiliek, een groot plein, een
extra kerk, een kruisweg. Maar we beseffen dat het eigenlijk eerst begint in
je hart. Als je de kruisweg bidt, laat je je raken door de Heer. En als je in een
eucharistieviering bent, laat je je raken door zijn woord en sacrament.

Ik ben heel blij dat paus Franciscus ervoor gekozen heeft om voor het Heilig
Jaar het mooie thema “pelgrims van hoop” te kiezen. Pelgrim zijn wil ook
zeggen dat je als vreemdeling onderweg bent (Efeziérs 2, 19). En hoop is een
hele belangrijke rode draad in ons geloofsleven. We zijn als christen, zo zegt
Paulus, nooit zonder hoop, en de hoop stelt niet teleur, omdat Jezus zelf de
bron van onze hoop is (Romeinen 5, 5). En als iemand onze tochtgenoot is
die de richting wijst, dan is het wel Jezus zelf, onze Verlosser.

Er is wel een verschil in de vertalingen van het thema voor het Heilig Jaar.
In het Nederlands en het Italiaans hebben we ervan gemaakt: pelgrims van
hoop. Maar in het Latijn staat: peregrinantes in spem. Dat wil zeggen dat je
nog onderweg bent met en naar die hoop. Die hoop is nooit je eigendom,
maar die hoop is ook voor een deel nog te vervullen als je eenmaal de Heer
mag ontmoeten op het eind van ons leven. Dus het is hoopvol onderweg zijn,
zonder nu alles ten volle te kunnen zien waarop wij hopen. Dat maakt hopen
ook tot hopen, en dat maakt geloven ook tot geloven. Want dat is altijd ook
vertrouwen op de eerste plaats dat je de weg gaat samen met de Heer en dat

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 241



Hij je vasthoudt ook op momenten dat je niet goed weet waar het naartoe
gaat. Kijkend naar Abraham naar Mozes en ook naar de leerlingen kunnen
we zeggen: zij zullen niet alleen maar gedacht hebben, dit komt wel goed.
Het geloof is de vaste grond van wat wij hopen, zo zegt de brief aan de
Hebreeén (Hebreeén 11, 1).

Als het gaat om bedevaarten zien we dat al in de vroege tijd van de Kerk
mensen op bedevaart gingen. Er is een prachtig boekje uit de vierde eeuw
van Egeria. Zij was een zeer rijke vrouw, die het zich kon veroorloven om
naar het heilig land te reizen. En dat deed ze met haar hele hofhouding,
want alleen reizen als vrouw was niet veilig en kon niet. Deze Egeria heeft
in detail haar bedevaart naar het heilig land beschreven. Dat is een echte
bron waaraan we kunnen zien hoe dat ging in de vroege Kerk. Egeria reisde
vanuit Europa naar het heilig land en heeft beschreven bij al die kerken
waar ze geweest is, bij alle momenten, wat ze erover kon vertellen. Dat de
Goede Week begon met Palmzondag buiten de stad, waarbij de bisschop op
een ezel werd binnengebracht als Christus en met palmtakken toegezwaaid.
Zo begonnen ze de Goede Week heel fysiek en opnieuw in beeld te brengen
als een directe verbinding met Jezus’ leven en sterven.

Natuurlijk konden heel veel mensen die reis niet maken. Maar de
pelgrimerende vrouw Egeria heeft die reis gewaagd en haar bijzondere
verslag is een hele mooie rapportage van die pelgrimstocht naar de plaatsen
waar Jezus geleefd heeft, waar Hij gesproken heeft en zijn wonderen heeft
verricht. En overal verschenen op die plekken kerken en basilieken, zodat
mensen heel bewust konden zeggen: hier was de Heer met zijn leerlingen,
hier was Hij om mensen te genezen, hier was Hij om het volk toe te spreken.
En dan is zo’n pelgrimstocht zoals die van Egeria ook een geloofsweg,
want je komt daar niet als een toerist. Je komt daar als iemand die als
leerling van de Heer opnieuw wil beleven wie Jezus is, wat die hoop van
Hem betekent en wat het geloof met ons doet. Het is een prachtig boek
om eens te lezen. Het is ook in het Nederlands vertaald (V. Hunink, In het
land van de Bijbel: Reisverslag van Egeria, een dame uit de vierde eeuw,
Hilversum 2011).

Omdat veel mensen niet op bedevaart kunnen gaan, zijn op een gegeven

moment ook bijzondere dingen ontstaan, vooral in West-Europa, toen er
bijvoorbeeld kruiswegen werden opgericht. Die zijn een franciscaanse

242 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



uitvinding: een kruisweg omdat niet iedereen naar het heilig land kan om
daar de kruisweg van de Heer te gedenken. Zo kwamen er op heel veel
plaatsen, allereerst in West-Europa, staties met alle momenten uit de tocht
van Jezus op weg naar Golgotha. Zo konden mensen die niet naar het heilig
land konden dichtbij huis als het ware pelgrimeren met hun hart en zo oog in
oog staan met de afbeeldingen, de schilderingen die getuigenis aflegden van
die bijzondere momenten van de Heer op zijn lijdensweg.

Ook wij kunnen, als je aan je stoel gekluisterd bent of niet de middelen
hebt om je naar het heilig land te brengen, pelgrimeren met je hart.
Zoals gezegd, het hart komt op de eerste plaats als het gaat om op bedevaart
gaan. U organiseert bedevaarten naar vele plaatsen, zoals bijvoorbeeld
Kevelaer, Banneux, Beauraing, Heiloo en Lourdes. Dat zijn allemaal plaatsen
waar we de Moeder Gods ontmoeten en haar als “eerste gelovige van het
Nieuwe Testament” ook vragen om haar inspiratie, om haar gebed, om haar
aanwezigheid in ons midden.

Een bedevaart is altijd sterk verbonden met de drievoudige zending van de
Kerk. Er zijn best veel mensen die op bedevaart gaan, maar niet zo vaak de
kerk van binnen zien. Soms omdat ze dat niet kunnen vanwege een fysieke
beperking, soms ook omdat het wat verder van ze af staat. Maar op een
bedevaart zijn mensen soms weer helemaal 100% betrokken op het kerkelijk
leven. En, zoals u weet, de Kerk heeft drie opdrachten. Op de eerste plaats
dat we vieren. We vieren de liturgie en de sacramenten en beoefenen het
gebed. Daarnaast dat we het geloof met elkaar delen. We delen het geloof in
gesprek, in catechese en ook in getuigenis en we leren onderweg van en over
ons geloof. Ten derde dat we dienen. We hebben de opdracht om elkaar te
dienen in caritas en diaconie.

Ik moet u zeggen dat op een goede bedevaart die drievoudige zending van
de Kerk ook echt zichtbaar wordt. Want er wordt gebeden: de rozenkrans, de
kruisweg, de aanbidding van het Allerheiligst Sacrament en de eucharistie
wordt gevierd. Het vieren staat hoog in het vaandel bij bedevaarten. Ook is
er veel geloofsgesprek: als mensen eenmaal met elkaar in de bus zitten of een
paar dagen met elkaar in het hotel doorbrengen wordt het wat makkelijker
om hun hart voor elkaar te openen, te vertellen over hun ziekte, over hun
moeilijkheden, over hun vertrouwen in God en wat het betekent om te
kunnen bidden, ook als je alleen bent. Dat zijn hele bijzondere momenten

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 243



waarop mensen het geloof met elkaar delen. En het derde, en dat is misschien
wel heel voor de hand liggend, komt het dienen in caritas en diaconie naar
voren in een bedevaart: mensen helpen elkaar als ze een trap op moeten,
hebben geduld met elkaar als iemand de bus uit moet en je denkt om elkaar.
Veel mensen die meegaan naar Banneux of Beauraing of ook Kevelaer zijn
onder de indruk: er wordt om mij gedacht, er was steeds iemand die mijn
rolstoel duwde, er was steeds iemand die even naar mij informeerde.

Zo komt in een bedevaart de drievoudige zending van de Kerk op een hele
bijzondere en spontane manier naar voren. Je bidt, je viert, je getuigt van
je geloof en je vertelt elkaar wat je in geloof hebt ontdekt aan kracht en
bemoediging. En je deelt met elkaar dat je elkaar steunt als er caritas en
naastenliefde nodig is.

Ik vind het fijn dat u hier vandaag bent, want als je zo hier bij elkaar zit,
besef je weer op hoeveel plekken bedevaarten ondernomen worden. Dat zijn
kleine en grote bedevaarten, plekken soms verder van huis en soms dichtbij.
Denk aan de Lourdesgrot in Zevenhoven, waar mensen worden ontvangen.
Denk aan eenmaal per jaar naar de Stille Omgang in Amsterdam met een
bus. Ook dan ben je onderweg en komt de drievoudige zending uit de verf.
Bedevaarten zijn op heel veel plekken echt onderdeel van het parochieleven.
Dat geldt voor het Westland, dat geldt voor Den Haag, voor Leiden en het
Groene Hart, voor Rotterdam en Gouda en zovele andere plekken.

Bedevaarten zijn onderdeel van het kerkelijk leven en een hele mooie manier
om met elkaar op weg te gaan en te beseffen dat je als christen eigenlijk
altijd een weg hebt te gaan zonder je vaste woonplaats bereikt te hebben.
De apostel Paulus zegt: ons vaderland is in de hemel (Filippenzen 3, 20).
Dat betekent dat we eigenlijk altijd maar tijdelijk ergens zijn. Het woord
parochie (“paroikia”) betekent “doorgangshuis” en heeft er ook mee te
maken. Een parochie kan nog zo goed georganiseerd zijn, maar je blijft een
pelgrimstocht maken met elkaar in geloof. Soms wordt het pijnlijk als je
kerken samenvoegt of sluit. Dan lijkt het alsof je pelgrimstocht in één keer
stopt of versmalt. Maar je kracht bundelen is ook een van de dingen die voor
pelgrims af en toe nodig is. Kijk maar naar de mensen die met Mozes op weg
gingen. Ze moesten elkaar ook soms echt steunen en hergroeperen om door
alle ontberingen heen te komen.

244 Analecta 2024 (69) Bisschop inleidingen



Ik ben heel blij dat het Heilig Jaar “pelgrims van hoop” in ons bisdom met
deze kleine aftrap alvast de aandacht krijgt. De paus heeft gezegd dat we de
hoop centraal moeten stellen. Dat is niet een goedkope hoop in de zin van:
je mag niet zeuren, het komt altijd wel weer goed. Want dat is een soort
tegeltjeswijsheid die niet de diepgang van het evangelie heeft. Hoop betekent
dat zelfs als je het moeilijk vindt, zelfs als je geen uitweg ziet, je toch mag
zeggen: er is lemand die mij ziet, die mij volgt, dat is de Heer zelf. Zijn hoop
stelt niet teleur, zegt de paus met woorden uit de Romeinenbrief van de apostel
Paulus (Romeinen 5, 5). En dat is geen goedkope geruststelling of luchtig
optimisme, want het betekent dat je zelfs in moeilijke omstandigheden mag
zeggen: en toch ben ik niet alleen. En dat je bij problemen mag zeggen: en
toch sta ik er niet alleen voor. En niet denkt: als ik vragen stel hoor ik er niet
meer bij. Nee, juist met de Heer op weg gaan betekent dat je ook met Hem in
gesprek bent. Denk maar aan de pelgrims die uit Jeruzalem weg gingen, de
Emmausgangers, toen Jezus gestorven was. Ze zagen het niet meer zitten, ze
keerden Jeruzalem letterlijk de rug toe. Maar de Heer gaat met hen mee en
gaat met hen in gesprek en door de vragen en de tranen heen blijkt de hoop
die niet teleurstelt, want de Heer laat ons niet los. De leerlingen horen zijn
woorden en herkennen Hem aan het breken van het brood (Lucas 24, 31-32).
De Heer Jezus is degene die richting geeft en blijft geven.

Ik hoop dat we vandaag met elkaar tot een goede uitwisseling kunnen
komen over wat de hoop voor ons betekent, wat onze hoop kan versterken
of misschien ook af en toe wel regelrecht onze hoop de grond in boort, want
dat maken we ook mee. Dat we beseffen en weten als pelgrims van hoop: we
zijn voortdurend onderweg en we zijn samen onderweg. En dat is niet van
Anaar B, maar met veel kronkels. Vaak is het toch een weg die met vertrouwen
gegaan kan worden in geloof, omdat Jezus ons op die weg begeleidt en daarop
ook onze toekomst is. En zo is elke bedevaart, elke pelgrimage, oefenen in
het vertrouwen in de Heer. Bepaal niet zelf altijd de richting, geef het uit
handen aan de Heer die ons helpt om onze richting te vinden en die ons in de
Kerk op onze levenstocht ook elkaar als richtingwijzers gegeven heeft.

Bisschop inleidingen Analecta 2024 (69) 245



DECREET

TOT SAMENVOEGING VAN DE PCI VAN DE PAROCHIE ST. JAN DE
DOPER TE GOUDA, BODEGRAVEN, BOSKOOP, MOORDRECHT,
REEUWIJK EN WADDINXVEEN EN DE IPCI VAN DE PAROCHIES
ST. BARNABAS TE HAASTRECHT EN H. BARTHOLOMEUS TE
SCHOONHOVEN EN OPRICHTING VAN EEN NIEUWE PCI WELKE
DE NAAM PAROCHIELE CARITASINSTELLING ST. JAN DE DOPER,
SINT BARNABAS EN HEILIGE BARTHOLOMEUS KRIJGT

Aan de betrokken gelovigen

Gezien

het verzoek tot samenvoeging, zoals dat op 12 december 2023 is gedaan door
de PCI van de parochie St. Jan de Doper te Gouda, Bodegraven, Boskoop,
Moordrecht, Reeuwijk en Waddinxveen en de IPCI van de parochies St.
Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus te Schoonhoven.

Gelet
op de noodzaak om parallel aan de parochi€le samenwerking te komen tot
é¢én Caritasinstelling voor het totale gebied.

Bepaal
ik op grond van mijn bevoegdheid en in het licht van canon 121 van de
Codex Iuris Canonici (CIC) het volgende:

Met ingang van 1 januari 2024 voeg ik samen de PCI van de parochie St.
Jan de Doper te Gouda, Bodegraven, Boskoop, Moordrecht, Reeuwijk en
Waddinxveen en de IPCI van de parochies St. Barnabas te Haastrecht en H.
Bartholomeus te Schoonhoven en richt ik één nieuwe op, welke hierbij de
naam Parochiéle Caritasinstelling St. Jan de Doper, Sint Barnabas en Heilige
Bartholomeus krijgt.

Overeenkomstig canon 121 CIC verkrijgt de nieuwe parochiéle
caritasinstelling (PCI) met ingang van 1 januari 2024 alle zaken en
vermo—gensrechten eigen aan de vroegere parochiéle caritasinstellingen,
en neemt zij alle verplichtingen op zich, welke op dezen rustten. Hieronder
zijn begrepen alle rechten en plichten, schul—den en bezittingen,
overeenkomsten, fundaties, hypothe—ken, geldleningen e.d., zoals deze

246 Analecta 2024 (69) Decreten



overeenkomstig canon 1283 CIC zijn vastgelegd in een inventarisa—tie en
overigens ook die welke daarbij niet zijn genoemd doch geacht moeten
worden hier eveneens onder te vallen.

Voor de nieuwe PCI geldt als statuut het Algemeen Reglement voor het
bestuur van een parochiéle caritasinstelling in de RK Kerk in Nederland,
zoals opnieuw vastgesteld op 28 februari 2002 en in werking getreden op 1
april 2002.

Met ingang van 1 januari 2024 benoem ik voor een eerste termijn van vier jaar
het nieuwe PCl-bestuur dat bestaat uit vier personen, te weten de heer J.M.
Kromwijk (waarnemend voorzitter, penningmeester en lid), de heer P.J.L. van
Zoest (waarnemend secretaris en lid), de heer M. Oortwijn (lid) en mevrouw
H. Mathot (lid). Het bestuur zal nog worden aangevuld met een tweetal leden.

Het nieuwe PCl-bestuur draag ik op ervoor zorg te dragen, dat alle nodige
regelingen voortkomend uit dit besluit naar kerkelijk en naar Nederlands
recht worden nageleefd en tevens dat hiervan blijkt uit een notari€le dan wel
onderhandse akte.

Tevens verleen ik onder dankzegging eervol ontslag aan de heer J.M. Kromwijk
en de heer P.J.L. van Zoest als respectievelijk penningmeester, waarnemend
voorzitter en lid en waarnemend secretaris en lid van de PCI St. Jan de Doper
te Gouda, Bodegraven, Boskoop, Moordrecht, Reeuwijk en Waddinxveen.
Binnen de termijn van 10 nuttige dagen na betekening van dit decreet kan
overeenkomstig canon 1734 CIC aan mij een verzoek om verbetering of
herziening van dit decreet gedaan worden.

Als datum van betekening van dit decreet bepaal ik 22 januari 2024.

Dit besluit wordt op de gebruikelijke wijze aan de parochianen bekend gemaakt.

Rotterdam, 18 januari 2024

+ J.H.J. van den Hende dr. F.J. Vermeulen
bisschop van Rotterdam kanselier

Decreten Analecta 2024 (69) 247



DECREET

TOT VORMING VAN EEN PERSONELE UNIE VAN BESTUREN, MET
DIEN VERSTANDE DAT DE PERSONELE UNIE BEDOELD IS ALS
EEN TUSSENSTAP OP WEG NAAR FUSIE, VAN DE PCI H. HART TE
DE ZILK, DE PCI ST. AGATHA TE LISSE EN DE PCI HILLEGOM TE
HILLEGOM

Aan de betrokken gelovigen

Gezien

het verzoek tot benoeming, zoals dat op 22 september 2023 is gedaan door
de PCI H. Hart te De Zilk, de PCI St. Agatha te Lisse en de PCI Hillegom te
Hillegom.

Gelet
op de noodzaak om in navolging van de parochiéle samenwerking te komen
tot één Caritasinstelling voor het totale gebied;

op het feit dat er door de PCI H. Hart te De Zilk, de PCI St. Agatha te Lisse
en de PCI Hillegom te Hillegom al geruime tijd wordt samengewerkt;

dat als tussenstap naar een verdergaande vorm van samenwerking, te weten
fusie, is gevraagd om de bestuursvorm van personele unie van besturen van
toepassing te verklaren op de voornoemde PCI’n.

Bepaal

ik op grond van mijn bevoegdheid dat met terugwerkende kracht met ingang
van 1 januari 2024 de PCI H. Hart te De Zilk, de PCI St. Agatha te Lisse en
de PCI Hillegom te Hillegom de structuur hebben van een personele unie
van besturen, met dien verstande dat de personele unie bedoeld is als een
tussenstap op weg naar fusie;

En

benoem ik met terugwerkende kracht met ingang van 1 januari 2024 voor
een eerste termijn van vier jaar de heer J.F. van der Vlugt tot voorzitter en
lid, mevrouw M.A.A. Nederlof-van Ruiten tot secretaris en lid, de heer A.R.
Meurkens tot penningmeester en lid, de heer R.H. Jansen tot lid, de heer J.M.
van Westerop tot lid en mevrouw E.J.M. van Haarlem-de Groot tot lid;

248 Analecta 2024 (69) Decreten



draag ik de personele unie van besturen op ervoor zorg te dragen, dat
alle nodige regelingen voortkomend uit dit besluit naar kerkelijk en naar
Nederlands recht worden nageleefd;

verleen ik tevens met ingang van 1 januari 2024 en onder dankzegging eervol
ontslag aan mevr. C.A.M. van der Aart-Kortekaas als lid van het bestuur van
de PCI St. Agatha te Lisse, de heer J.J.M. Rusman als lid van het bestuur van
de PCI St. Agatha te Lisse, mevrouw M.M.C. Lindaard-

Haver als secretaris en lid van het bestuur van de PCI St. Agatha te Lisse,
de heer A.C.J. van Ruiten als lid en penningmeester van het bestuur van de
PCI St. Agatha te Lisse, J.M. van Westerop als lid van het bestuur van de
PCI St. Agatha te Lisse, de heer J.F. van der Vlugt als voorzitter en lid van
het bestuur van de PCI St. Agatha te Lisse, de heer W.A.J. van Haaster als
lid en secretaris van het bestuur van de PCI H. Hart te De Zilk, mevr. E.J.M.
van Haarlem-de Groot als lid van het bestuur van de PCI H. Hart te De Zilk,
mevr, A. Kaptijn-van Saase als lid van het bestuur van de PCI H. Hart te De
Zilk, de heer J. van Berkel als lid van het bestuur van de PCI H. Hart te De
Zilk, de heer V.J.M. Lommerse als lid van het bestuur van de PCI Hillegom
te Hillegom, mevr. M.J.J. Lommerse-Koning als lid van het bestuur van de
PCI Hillegom te Hillegom, mevrouw J.B.M. Heemskerk-van Lieshout als lid
van het bestuur van de PCI Hillegom te Hillegom, mevrouw T.H.C. van der
Geest-Langeveld als lid van het bestuur van de PCI Hillegom te Hillegom,
de heer A.R. Meurkes als lid en penningmeester van het bestuur van de PCI
Hillegom te Hillegom en M.A.A. Nederlof-van Ruiten als lid en secretaris
van de PCI Hillegom te Hillegom.

Binnen de termijn van 10 nuttige dagen na betekening van dit decreet kan
overeenkomstig canon 1734 CIC aan mij een verzoek om verbetering of
herziening van dit decreet gedaan worden.

Als datum van betekening van dit decreet bepaal ik 14 februari 2024.
Ditbesluit wordt op de gebruikelijke wijze aan de parochianen bekend gemaakt.
Rotterdam, 12 februari 2024

+ J.H.J. van den Hende dr. F.J. Vermeulen

bisschop van Rotterdam kanselier

Decreten Analecta 2024 (69) 249



DECREET
TOT SLUITING VAN DE KERK O.L. VROUW PRESENTATIE TE
ROELOFARENDSVEEN

Gezien

het feit dat het bestuur van de Rooms-Katholieke parochie H. Franciscus
te Roelofarendsveen (Hoogmade/Woubrugge, Oude Wetering/Nieuwe
Wetering/Roelofarendsveen, Oud Ade/Rijpwetering) een met redenen
omkleed verzoek heeft voorgelegd om de Rooms-Katholieke kerk O.L.
Vrouw Presentatie, gelegen aan het Pastoor Onelplein 3, te Roelofarendsveen
te sluiten en aan de goddelijke eredienst te onttrekken;

Overwegende

dat de toekomst van de kerk O.L. Vrouw Presentatie (Mariakerk) al langere
tijd onderwerp van onderzoek en gesprek is;

dat in 2020 parochieavonden zijn gehouden in de parochie H. Franciscus
waarin besproken is dat er voor de kerk O.L. Vrouw Presentatie een keuze

gemaakt zal moeten worden;

dat de parochianen per brief 30 april 2020 zijn geinformeerd over de start
van een herbestemmingsonderzoek van de kerk O.L. Vrouw Presentatie;

dat het parochiebestuur met de beheercommissie heeft overlegd over de
herbestemming en de mogelijke keuzes d.d. 6 mei 2021 en 25 mei 2021;

dat een in november 2021 geplande informatie-avond voor de parochianen
wegens corona geen doorgang kon vinden;

dat deze avond alsnog is gehouden op 23 maart 2022;

dat een tweede avond is gehouden op 10 mei 2022;

dat het parochiebestuur in afstemming met de beheercommissie en de
bouwadviseur van het bisdom tot overeenstemming is gekomen ter zake de

herbestemming van de kerk O.L. Vrouw Presentatie;

dat het parochiebestuur de informatienota toekomst Mariakerk

250 Analecta 2024 (69) Decreten



Roelofarensveen op 2 juni 2023 heeft toegezonden aan het bisdom;

dat in de maanden erna overleg heeft plaatsgevonden over de plannen en
biedingen van geinteresseerden;

dat de parochianen voortdurend zijn geinformeerd over de voortgang van het
herbestemmingsonderzoek en van het proces in het parochieblad,

dat op 14 mei 2024 door vicaris-generaal Mgr. A.J. van Deelen en mevr.
A.M.C.B. de Jong namens de bisschop een hoorzitting is gehouden voor
de parochianen van de parochie H. Franciscus waar gesproken is over het
voornemen de kerk O.L. Vrouw Presentatie te Roelofarendsveen aan de
eredienst te onttrekken;

dat het parochiebestuur op 14 mei 2024 een toelichting heeft gegeven op de
plannen met de kerk O.L. Vrouw Presentatie (woningbouw met een kleine
kapel, bereikbaar via de begraafplaats);

dat parochianen tevens in de gelegenheid zijn gesteld om schriftelijk te
reageren;

dat de kerk O.L. Vrouw Presentatie nog maar zelden wordt gebruikt voor
de eredienst, alleen nog voor uitvaarten, maar dat deze uitvaarten ook in
een andere kerk van de parochie kunnen plaatsvinden, voorafgaande aan de
begrafenis;

dat het kerkgebouw in de plannen als zodanig herkenbaar blijft;

dat de bijbehorende begraafplaats vooralsnog geopend blijft;

In aanmerking nemende

Dat, conform canon 1222, paragraaf 2, de leden van de Priesterraad van het
bisdom Rotterdam d.d. 25 juni 2024 zijn gehoord over het voorgenomen
besluit om de O.L. Vrouw Presentatiekerk te Roelofarendsveen te onttrekken
aan de eredienst;

dat de Priesterraad unaniem heeft geadviseerd in te gaan op het verzoek van

het bestuur;

Decreten Analecta 2024 (69) 251



dat de leden van het Kathedraal Kapittel d.d. 14 juni 2024 zijn gehoord over
het voorgenomen besluit de O.L. Vrouw Presentatiekerk te Roelofarendsveen
te onttrekken aan de eredienst;

dat het Kathedraal Kapittel unaniem heeft geadviseerd in te gaan op het
verzoek van het bestuur;

datde pastoor en de andere leden van het pastoraal team en het parochiebestuur
al hetnodige doen en zullen blijven doen ten behoeve van de pastorale zorg aan
de parochianen van de locatie O.L. Vrouw Presentatie te Roelofarendsveen;

dat de voorbereiding van het decreet blijkens bovenstaande overwegingen is
geschied in overeenstemming met canon 1222 paragraaf 2 en canon 50 van
het Wetboek van Canoniek Recht 1983;

dat, gelet op het bovenstaande, sprake is van een ernstige reden die het
raadzaam maakt dat de O.L. Vrouw Presentatickerk te Roelofarendsveen
zal worden gesloten en niet langer voor de goddelijke eredienst zal worden
gebruikt.

Besluit

dat de R.K. O.L. Vrouw Presentatiekerk, gelegen aan het Pastoor Onelplein
3 te Roelofarendsveen, met ingang van 17 maart 2025 aan de goddelijke
eredienst wordt onttrokken;

dat daartoe op 16 maart 2025 met parochianen voor de laatste keer de heilige
eucharistie zal worden gevierd.

En vraagt

dat de pastoor en de leden van het bestuur van de R.K. parochie
H. Franciscus te Roelofarendsveen e.o0. er zorg voor dragen dat de in de
O.L. Vrouw Presenatickerk te Roelofarendsveen aanwezige kerkinventaris
die eigendom is van de parochie H. Franciscus te Roelofarendsveen e.o. in
goede afstemming met betrokkenen veilig wordt gesteld;

dat het altaar, de ambo en het tabernakel op de juiste wijze uit het kerkgebouw
O.L. Vrouw Presentatie te Roelofarendsveen worden verwijderd;

252 Analecta 2024 (69) Decreten



dat de herbestemming van de nog in de O.L. Vrouw Presentatickerk
te Roelofarendsveen aanwezige kerkinventaris zal plaatsvinden met
inachtneming van artikel 53 van het Algemeen Reglement voor het bestuur
van een parochie van de Rooms-Katholieke Kerk in Nederland;

dat het besluit van dit decreet ter kennis wordt gebracht van de parochianen
van de Rooms-Katholieke parochie H. Franciscus, waaronder de locatie
O.L. Vrouw Presentatie te Roelofarendsveen;

Binnen de termijn van tien nuttige dagen na betekening van dit decreet kan
overeenkomstig canon 1734, paragraaf 1 en 2 van het Wetboek van Canoniek
Recht 1983 aan ondergetekende een verzoek om verbetering of herziening
van dit decreet gedaan worden.

Als datum voor betekening van dit decreet bepaal ik 24 november 2024.
Rotterdam, 18 november 2024

+ J.H.J. van den Hende mevr. drs. A.M.C.B. de Jong
Bisschop van Rotterdam kanselier a.i.

Decreten Analecta 2024 (69) 253



DECREET

TOT SAMENVOEGING VAN DE PAROCHIE ST. JAN DE DOPERTE
GOUDA, BODEGRAVEN, BOSKOOP, MOORDRECHT, REEUWIJK
EN WADDINXVEEN EN VAN DE PAROCHIES ST. BARNABAS TE
HAASTRECHT EN H. BARTHOLOMEUS TE SCHOONHOVEN

Aan de betrokken gelovigen van de parochie St. Jan de Doper te Gouda,
Bodegraven, Boskoop, Moordrecht, Reeuwijk en Waddinxveen en van de
parochies St. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus te Schoonhoven

Gelet op

het verzoek tot samenvoeging, zoals dat op 26 juli 2024 is gedaan door het
bestuur van de parochie St. Jan de Doper te Gouda, Bodegraven, Boskoop,
Moordrecht, Reeuwijk en Waddinxveen en van de parochies St. Barnabas te
Haastrecht en H. Bartholomeus te Schoonhoven;

hetgeen is bepaald in canon 515 van de Codex luris Canonici (C.1.C.) en met
inachtneming en van toepassing verklaring van canon 121 (C.I1.C.);

Overwegende
dat er een noodzaak is om te komen tot één parochie voor het totale gebied
met behoud van de kerkgebouwen in Haastrecht en Schoonhoven;

datmedio 2021 de pastoor van de parochie St. Jan de Doper tevens is benoemd
tot pastoor van de parochies H. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus
te Schoonhoven;

dat het pastoraal team van de parochie St. Jan de Doper tevens actief is en
benoemd wordt in de parochies H. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus

te Schoonhoven;

dat procedures en werkwijze binnen de drie voornoemde parochies inmiddels
zijn geintegreerd,

dat bestuursleden in een personele unie voor de drie voornoemde parochies
werkzaam zijn;

dat bij de verschillende stappen de parochianen steeds betrokken zijn

254 Analecta 2024 (69) Decreten



geweest, hetgeen blijkt uit de brief met bijlagen d.d. 29 november 2024 van
de gezamenlijke besturen van de parochies;

Gehoord hebbende
de Priesterraad in vergadering bijeen d.d. 24 september 2024 en het
Kathedraal Kapittel in vergadering bijeen d.d. 20 december 2024;

Kondigt bij deze af

dat met ingang van 1 januari 2025 ik de parochie St. Jan de Doper te Gouda,
Bodegraven, Boskoop, Moordrecht, Reeuwijk en Waddinxveen en de
parochies St. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus te Schoonhoven
samenvoeg en in hetzelfde territorium één nieuwe parochie opricht, welke
hierbij de naam parochie St. Jan de Doper krijgt;

dat als parochiekerk de kerk H. Joseph te Gouda wordt aangewezen, terwijl
de kerken in Haastrecht en Schoonhoven binnen de nieuwe parochie blijven
functioneren;

dat overeenkomstig canon 121 (C.I.C.) de nieuwe parochie met ingang van
1 januari 2025 alle zaken en vermogensrechten eigen aan de drie fuserende
parochies verkrijgt, en zij alle verplichtingen op zich neemt, die op dezen
rusten. Hieronder zijn begrepen alle rechten en plichten, schulden en
bezittingen, overeenkomsten en fundaties, hypotheken, geldleningen e.d.,
zoals deze overeenkomstig canon 1238 (C.I.C.) zijn vastgesteld op een
inventarislijst, en overigens ook die daarbij niet genoemd zijn doch geacht
moeten worden hier eveneens onder te vallen;

dat het bestuur van de parochie ervoor zal zorgen dat alle nodige
regelingen voortkomend uit dit besluit naar canoniek en naar Nederlands
recht worden nageleefd en tevens dat een en ander zal worden vastgelegd
in een notariéle akte;

dat met ingang van 1 januari 2025 de hoogeerwaarde heer
Th.A.-H. van Klaveren wordt benoemd tot pastoor/moderator, de
weleerwaarde heer W.T.M. Kuipers tot priester-assistent, de eerwaarde
heer P.A.A. Schuurmans tot diaken en de kerkelijke zending wordt
verleend aan de heer R.I.M. Lijesen als pastoraal werker. Aan hen vertrouw
ik de pastorale zorg toe in de parochie St. Jan de Doper. Daarnaast is

Decreten Analecta 2024 (69) 255



R.T van Horik als jongerenwerker werkzaam in het totale gebied;

dat eveneens met ingang van 1 januari 2025 worden benoemd tot leden
van het bestuur van de nieuw gevormde parochie St. Jan de Doper de heer
F.J. Marcus (vicevoorzitterenlid), de heer P.H.B. Pennekamp (penningmeester
en lid), de heer J.H. Dorresteijn (secretaris en lid), R.P. Vink (lid), mevrouw
M.A.C. van der Horst-Ernst (lid), mevrouw A.M. Deichmann-Slaman (lid),
mevrouw C.M. Verbakel (lid), de heer M.A.N. Hogerwerf (lid) en de heer
J.J.M. Oosterlaken (lid) conform het “Algemeen Reglement voor het Bestuur
van een Parochie” in de termijn van hun eerdere benoeming tot bestuurslid;

dat allen die tot 1 januari 2025 behoorden tot de parochies St. Jan de
Doper, H. Barnabas en H. Bartholomeus vanaf die datum behoren tot de
nieuwe parochie St. Jan de Doper. De grenzen van de parochie zullen in
een later stadium worden vastgesteld, doch komen overeen met de buitenste
begrenzing van de oude parochies;

dat dit besluit op de gebruikelijke wijze aan de parochianen bekend gemaakt
dient te worden.

Binnen de termijn van tien nuttige dagen na de betekening van dit decreet
kan overeenkomstig canon 1734 (C.1.C.) aan mij een verzoek om verbetering
of herziening van dit decreet gedaan worden. Als datum voor de betekening
van dit decreet bepaal ik 5 januari 2025.

Rotterdam, 24 december 2024

+ J.H.J. van den Hende dr. F.J. Vermeulen
bisschop van Rotterdam kanselier

256 Analecta 2024 (69) Decreten



JAAROVERZICHT
Pastorale personeelsmutaties 2024

Eerste benoemingen en aanstellingen
Priester/regulier:

C. Sousa Luhuma c.s.sp.

A.U. Moron s.v.d.

P.K. Kisangani a.a.

Priester van een ander bisdom
R. Sahner
S. Kim

Emeritaat en pensioen
Priester (emeritaat):
W.T.M. Kuipers
A.G.H. Wessel

Pastoraal werkers (pensioen):
Mw. P.C.M. Feijen-Redegeld MEd.
Drs. F. Kazenbroot

Overleden
Bisdompriesters:

Godefridus Jozef Warmerdam (17 maart 2024)

Antonius Jacobus Maria van Baalen (20 maart 2024)
Joannes Petrus Jeroen Zijerveld (12 augustus 2024)

Gustav Marie Joseph Antonius Schlatmann (1 oktober 2024)

Personeelsmutaties Analecta 2024 (69)

257



BENOEMINGEN EN ONTSLAGEN

Benoeming

Mgr. dr. J.H.J. van den Hende, benoeming tot moderator a.i. van de Federatie
H. Maria Magdalena te Rotterdam, 01-01-2024

Mgr. AJ. van Deelen, benoeming tot administrator van de parochie
De Goede Herder te Maassluis, Schiedam en Vlaardingen, 01-01-2024
Vicaris drs. H.M.W. Egging, benoeming tot pastoor van de parochies
HH. Nicolaas Pieck en Gezellen te Spijkenisse e.0. en De Heilige Familie te
Oud-Beijerland e.o., 01-01-2024

Vicaris drs. H.M.W. Egging, benoeming tot waarnemend-pastoor van de
parochie St. Joris te Ridderkerk voor onbepaalde tijd met terugwerkende
kracht per 01-01-2024.

S. Lokken, benoeming tot diaken van de parochie De Goede Herder te
Schiedam, Maassluis en Vlaardingen, 01-01-2024

R.L.M. Visser, verlenging benoeming als pastoor van de parochie H. Thomas
te Alphen aan den Rijn (tot 01-07-2024), 01-01-2024

W.T.M. Kuipers, benoeming tot priester-assistent in de parochies St. Jan
de Doper te Gouda e.o., St. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus te
Schoonhoven, 01-01-2024

Drs. W.P.L. Broeders, benoeming tot pastoor van de samenwerkende
parochies Sint Ursula te Delft en O.L. Vrouw van Sion te Den Hoorn,
Maasland en Schipluiden voor 0.6 fte, 01-02-2024

A.D. Aardoom, benoeming tot parochievicaris van de parochie HH. Maria en
Jozef te Leidschendam-Voorburg en Rijswijk, 01-02-2024

D.S. Huntjens, benoeming tot parochievicaris van de parochie HH. Petrus en
Paulus te Leiden e.o. voor 0.5 fte, 01-02-2024

T. Kouijzer MA, benoeming tot pastoor van de parochie De Vier Evangelisten
te Den Haag, 01-02-2024

Dr. Th.B. Hansen, verlenging benoeming administrator van de
Spaanssprekende parochie La Sagrada Familia te Rotterdam voor twee jaar,
tot 20 februari 2026, 20-02-2024

C. Sousa Luhuma c.s.sp., benoeming tot Parochievicaris in de Federatie
H. Maria Magdalena te Rotterdam, 01-03-2024

R.A.J. Steenvoorde o.p. benoeming tot lid van het pastoraal team van de
diocesane studentenparochie Catharina van Alexandrié, locatie Delft voor
0.2 fte en onbepaalde tijd, 15-04-2024

Drs. P.A.A. Schuurmans, verlenging benoeming als diaken in de parochie

258 Analecta 2024 (69) Personeelsmutaties



St. Jan de Doper te Gouda e.o. voor één jaar, 31-05-2024

Mgr. A.J. van Deelen, tijdelijke benoeming tot administrator van de parochie
Maria Sterre der Zee te Den Haag, 08-06-2024

R.L.M. Visser, verlenging benoeming als pastoor van de parochie H. Thomas
te Alphen aan den Rijn tot 01-12-2024, 01-07-2024

R. Sahner, benoeming tot pastor van de Deutschsprachige Katholische
Gemeinde Sankt Rafael te Den Haag, 01-08-2024

Drs. R.H. Dits, verlenging benoeming tot diaken van de parochies
HH. Nicolaas Pieck en Gezellen te Spijkenisse e.0. en De H. Familie
te Oude-Tonge e.o. (voor 0,5 fte), 05-09-2024

P.A. Kuhlmann, verlenging benoeming tot diaken van de parochie De Vier
Evangelisten te Den Haag tot 12-01-2026, 29-10-2024

R.L.M. Visser, verlenging benoeming tot pastoor van de H. Thomasparochie
te Alphen aan den Rijn tot 01-09-2025, 01-12-2024

A.U. Moron s.v.d., benoeming tot parochievicaris in de parochie
De Vier Evangelisten te Den Haag voor een bepaalde tijd (tot
12-08-2026), 09-12-2024

Goedkeuring en zending

Mw. drs. E.N. Beenhakker, goedkeuring en kerkelijke zending als
projectmedewerker parochievitaliteit (verbreden en verdiepen Samenwerking
Geboden 2 voor het bisdom Rotterdam) voor 24 uren per week en twee jaar,
01-01-2024

Mw. W.E.M. Hoogendoorn, goedkeuring en kerkelijke zending als pastoraal
werker in het vicariaat Merenwijk te Leiden voor 0.35 fte en onbepaalde tijd,
01-03-2024

Ontslag/ontheffing kerkelijke zending

F. Wijnen c.s.sp., eervol ontslag als moderator van de Federatie H. Maria
Magdalena te Rotterdam, 01-01-2024

Mgr. A.J. van Deelen, eervol ontslag als administrator van de parochies
HH. Nicolaas Pieck en Gezellen te Spijkenisse e.0. en De Heilige Familie te
Oud-Beijerland e.o., 01-01-2024

Vicaris drs. H.M.W. Egging, eervol ontslag als waarnemend-pastoor van
de parochie De Goede Herder te Schiedam, Maassluis en Vlaardingen,
01-01-2024

S. Lokken, eervol ontslag als diaken van de parochies HH. Nicolaas Pieck
en Gezellen te Spijkenisse e.0. en De Heilige Familie te Oud-Beijerland

Personeelsmutaties Analecta 2024 (69) 259



e.o., 01-01-2024

Drs. J.H.S. Evers, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als geestelijk
verzorger in het Leids Universitair Medisch Centrum te Leiden (vervroegd
met pensioen), 01-01-2024

W.T.M. Kuipers, eervol ontslag als parochievicaris van de parochies St. Jan
de Doper te Gouda e.o., St. Barnabas te Haastrecht en H. Bartholomeus te
Schoonhoven, 01-01-2024

Drs. W.P.L. Broeders, eervol ontslag als pastoor van de parochie HH. Petrus
en Paulus te Leiden e.o., 01-02-2024

A.D. Aardoom, eervol ontslag als parochievicaris team van de Federatie
HH. Clara en Franciscus te Ter Aar e.o., 01-02-2024

D.S. Huntjens, eervol ontslag als parochievicaris van de parochie HH. Maria
en Jozef te Leidschendam-Voorburg en Rijswijk, 01-02-2024

Mgr. A.J. van Deelen, eervol ontslag als administrator van de samenwerkende
parochies Sint Ursula te Delft en O.L. Vrouw van Sion te Den Hoorn,
Maasland en Schipluiden, 01-02-2024

Drs. J.W.B. van Slagmaat, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als
geestelijk verzorger in het Reinier de Graaf Gasthuis te Delft (met pensioen),
18-03-2024

N.B.G. Langstraat, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als geestelijk
verzorger in de Zorggroep Alrijne, locaties verpleeghuis Leythenrode te
Leiderdorp en verpleeghuis Oudshoorn te Alphen aan den Rijn, 05-06-2024
Mw. M.J.H.M. Hoogenbosch, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als
pastoraal werker van de Federatie HH. Clara en Franciscus (met pensioen),
08-07-2024

Mw. L. Bdlle, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als pastoraal
werker van de Deutschsprachige Katholische Gemeinde Sankt Rafael te
Den Haag, 31-07-2024

Mw. P.C.M. Feijen-Redegeld, eervol ontheffing van de kerkelijke zending
als pastoraal werker van de parochie H. Nicolaas te Zoetermeer (vervroegd
met pensioen), 01-09-2024

Mw. B. Bozic-Eduard, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als
geestelijk verzorger verbonden aan de Penitentiaire Inrichting Dordrecht,
01-09-2024

Mw. C. Niwemuhoza, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als
geestelijk verzorger verbonden aan de Penitentiaire Inrichting Krimpen aan
den IJssel, 01-09-2024

260 Analecta 2024 (69) Personeelsmutaties



T.J.N. van Driel, tijdelijke kerkelijke zending als geestelijk verzorger
verbonden aan de Penitentiaire Inrichting Rijnmond, locatie Stadsgevangenis
te Hoogvliet tot 01-01-2025, 01-09-2024

Mw. C. Niwemuhoza, kerkelijke zending als geestelijk verzorger verbonden
aan de Penitentiarie Inrichting Dordrecht, 01-09-2024

A.G.H. Wessel, eervol ontslag als r.k. geestelijk verzorger verbonden aan
het Haaglanden Medisch Centrum (HMC) te Den Haag. (vervroegd met
emeritaat), 01-12-2024

Drs. A.J. Halin, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als pastoraal
werker van de parochie Christus Koning te Berkel en Rodenrijs e.o.,
01-12-2024

Drs. F. Kazenbroot, eervol ontheffing van de kerkelijke zending als rk.
geestelijk verzorger verbonden aan het Haga Ziekenhuis te Zoetermeer
(vervroegd met pensioen), 05-12-2024

Overig

D.G.H. van der Werf RA, benoemd per 01-01-2024 voor een tweede periode
van vier jaar tot lid bestuur R.K. Begraafplaats en Crematorium Laurentius
F.X.M.A. Baggen, benoemd per 01-01-2024 voor een tweede periode van
vier jaar tot lid bestuur R.K. Begraafplaats en Crematorium Laurentius
Mevr. M.M. Meeussen, benoemd per 01-01-2024 voor een derde termijn
van vier jaar tot secretaris en lid van het bestuur van het Apostolaat ter Zee
Stella Maris

A.A.J.J. van Wersch, met terugwerkende kracht per 01-01-2024 benoemd
voor een derde termijn van vier jaar tot penningmeester en lid van het bestuur
van het Apostolaat ter Zee Stella Maris

Prof. dr. C.L.J. Caminada, met terugwerkende kracht per 01-01-2024
benoemd voor een nieuwe periode van drie jaar tot lid van de Raad voor
Economische Aangelegenheden

Mevr. C.H.M. Waaijer, per 01-01-2024 eervol ontslag als lid van het bestuur
van de RK begraafplaats St. Agatha te Leidschendam

F.J.M. de Pater, per 01-01-2024 eervol ontslag als lid van het bestuur van de
Stichting RK

Begraafplaats te Gouda

Mr drs. J.C.M. Steenvoorden, met terugwerkende kracht per 01-02-2024
benoemd voor een derde termijn van acht jaar tot lid van het Kathedraal
Kapittel

Personeelsmutaties Analecta 2024 (69) 261



Dr. H.C. Flohr, met terugwerkende kracht per 01-02-2024 benoemd voor een
derde termijn van acht jaar tot lid van het Kathedraal Kapittel

Mevr. Ir. E.A.M. Oudshoorn, per 17-04-2024 benoemd voor een tweede
periode van vier jaar tot lid van het bestuur van de RK begraafplaats
Zijlpoort te Leiden

P.J.M. de Baar, per 17-04-2024 benoemd voor een tweede periode van vier
jaar tot lid van het bestuur van de RK begraafplaats Zijlpoort te Leiden

J.H. Smith, per 17-04-2024 benoemd voor een tweede periode van vier
jaar tot voorzitter en lid van het bestuur van de RK begraafplaats Zijlpoort
te Leiden

H.E.A. van Valderen, per 17-04-2024 benoemd voor een tweede periode van
vier jaar tot lid en penningmeester van het bestuur van de RK begraafplaats
Zijlpoort te Leiden

Mr F.A.M. van den Heuvel, per 01-05-2024 benoemd voor een nieuwe periode
van twee jaar tot lid van de Raad voor Economische Aangelegenheden
J.J.T.M. Biesjot, voorzitter van het bestuur van de Broederschap van de
’s-Gravenhaagsche Processie naar O.L. Vrouw van Kevelaer, per 31-05-
2024 tijdelijke goedkeuring om penningmeesterschap te combineren met de
functie van voorzitter, totdat er een nieuwe penningmeester is gevonden
Mevr. drs. D.B.H.M. van der Hijden, per 01-07-2024 benoemd voor een
eerste termijn van vier jaar tot lid van het bestuur van de Stichting Sint Clara
Mevr. M.J.C. Starrenburg, per 01-07-2024 benoemd voor een eerste periode
van vier jaar tot lid van het bestuur van de begraafplaats St. Agatha te
Leidschendam

C.G.M.M. Dernee, per 24-07-2024 eervol ontslag als lid van het Kathedraal
Kapittel

Mevr. prof. dr. M.F.H. Hirsch Ballin, per 10-08-2024 benoemd tot lid van
de Raad voor Economische Aangelegenheden voor een eerste termijn van
vijf jaar

Mevr. C.A.M. van der Voorn - van de Zon, per 06-08-2024 benoemd voor
een derde termijn van vier jaar tot lid bestuur “Bedevaart van het Groene
Hart naar Kevelaer”

A.M. van Aarle, per 06-08-2024 benoemd voor een derde termijn van vier
jaar tot lid bestuur “Bedevaart van het Groene Hart naar Kevelaer”

Mevr. prof. dr. C.F.A. van Wesenbeeck, per 10-08-2024 benoemd tot lid
van de Raad voor Economische Aangelegenheden voor een eerste termijn
van vijf jaar

262 Analecta 2024 (69) Personeelsmutaties



J.H.M. Kuijpers, per 01-11-2024 benoemd voor een tweede termijn van vier
jaar tot lid bestuur (penningmeester) R.K Begraafplaats St. Agatha

S.A. Kuik, per 01-12-2024 benoemd tot bisschoppelijk gedelegeerde voor de
migrantengemeenschappen in het bisdom Rotterdam

J. Terlouw, per 01-12-2024 benoemd voor een eerste periode van vier jaar tot
lid bestuur kerkelijke instelling Laurentius en Ignatius

R.A.J. Steenvoorde o.p. benoemd per 01-12-2024 voor een eerste periode
van vier jaar tot lid bestuur kerkelijke instelling Laurentius en Ignatius
M.K. Kremer csj, per 15-12-2024 benoemd voor een tweede termijn van
acht jaar tot lid Kathedraal Kapittel

Personeelsmutaties Analecta 2024 (69) 263



VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD
van het bisdom Rotterdam, 19 maart 2024 (2024-1)

Inhoudelijk gesprek: Synthesis Report Synode 2023

Mgr. Van den Hende leidt het agendapunt in. Er zijn vier grote thema’s
geselecteerd: verdieping van ons gedoopt zijn als basis voor ons Kerk zijn,
vorming in een missionaire Kerk, deelname aan een verwelkomende Kerk
en vrouwen in het leven en de zending van de Kerk. De Priesterraad spreekt
deze keer over het eerste thema. Er wordt aan de leden van de Priesterraad
gevraagd om zowel te kijken vanuit zichzelfals vanuit de geloofsgemeenschap
waarvan ze deel uitmaken.

Verdieping van ons gedoopt zijn als basis voor ons Kerk zijn

Veel parochies hebben vaste doopdata. In het werken met jongeren en
jonge gezinnen blijkt dat er ruimte moet zijn voor flexibiliteit. Het is mooi
om vanuit de gemeenschap te dopen in plaats van tussen de middag. De
aanloop naar de Eerste Heilige Communie levert soms ook een vraag naar
het doopsel op, wanneer dat er nog niet van is gekomen. Dat wordt dan
goed voorbereid. De gemeenschap leeft ervan op wanneer in een viering
jonge gezinnen centraal staan. Het helpt om samen het geloof in stand te
houden. Flexibiliteit naast vaste doopdata is derhalve vaak het begin van
initiatie en grotere betrokkenheid. Het valt op dat er steeds vaker wat oudere
kinderen zijn, waardoor sprake is van een bewuste keuze voor de doop. Het
doopsel is de basis voor alles. Het maakt ons tot broeders en zusters van
elkaar, we delen dezelfde hoop en verwachting. Ook is het belangrijk om
de volwassen dopelingen op de een of andere wijze te blijven begeleiden.
Er moet aandacht zijn voor vervolgvorming. Het zijn vaak enthousiaste en
toegewijde mensen en dat is mooi om te zien. Hoe kijken zij naar het reilen
en zeilen van de parochie? Zij kijken met andere ogen naar wat minder sterk
of juist vanzelfsprekend is en voor ons is dat een eyeopener. Daar kunnen
we veel van leren. Ook is het belangrijk om bij de ouders het belang van het
doopsel - en alle sacramenten - te benadrukken voor de rest van iemands
leven. Je draagt als gedoopte verantwoordelijkheid voor de Kerk. Je moet
missionair zijn en de plaats van de Kerk in de samenleving benadrukken.

Het doopsel gaat om je relatie met God. Je bent kind van God. God wil

iets met jou. Dat is wezenlijk voor het eigen leven en mag uitwaaieren
in de gemeenschap. Vroeger hobbelde je deels mee, maar dat zorgde ook

264 Analecta 2024 (69) Verslagen Priesterraad



voor geborgenheid: je sprak dezelfde taal. Nu zijn er minder doopsels c.q.
doopvoorbereidingsgesprekken, maar het is wel steeds vaker een bewuste
keuze. Wanneer die keuze individualistisch is, gaat het meer om de eigen
keuze, die niet per se ook een keuze voor de gemeenschap is. De gemeenschap
als zodanig ervaren, daarin groeien, daarin een roeping ervaren, dat is dan
niet goed mogelijk en dat baart zorgen. Door de doop word je opgenomen in
de gemeenschap van de Kerk en krijg je deel aan de verlossing. Nu is de doop
soms de afsluiting van een catechetisch traject, wordt iemand wel deel van de
gemeenschap, maar wordt niet een ander mens. Het is een meer individuele
weg geworden. De context van je leven hoort bij een nieuwe mens worden.
Met de doop wordt iemand een nieuwe mens, begint hij een nieuw leven,
en legt hij de oude mens af. Dat zou meer aandacht mogen krijgen. Ook de
levensstaat zou besproken moeten worden voor het drievoudige ja-woord:
van God, van de Kerk en van jezelf. Het bespreekbaar maken ervan werpt zo
zijn vruchten af.

Het synodaal proces kan nieuw bewustzijn van het doopsel oproepen
bij velen. Het is belangrijk om je ook bewust te zijn van het doopsel van
anderen. Zo kan een grotere verbondenheid groeien. De Alpha-cursus is daar
een voorbeeld van. De doopkaars kan vaker aangestoken worden. Een kaars
die brandt, werkt. Als de doopkaars op is, kun je met de oude doopkaars een
nieuwe doopkaars aansteken, zodat het vuur brandend blijft. Laat het licht
stralen. Laat zien dat je gedoopt bent of laat zien dat je kind gedoopt is.

Verslagen Priesterraad Analecta 2024 (69) 265



VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD
van het bisdom Rotterdam, 25 juni 2024 (2024-2)

Inhoudelijk gesprek: Synodaliteit

Th. van Klaveren leidt het agendapunt in namens de agendacommissie van
de Priesterraad. In een artikel las hij hoe in de Kerk van nu twee stromingen
zichtbaar zijn: die van de synodaliteit (met name luisterend van karakter) en
die van de missionaire dynamiek (met name sprekend van karakter). Beide
stromingen hangen sterk met elkaar samen. Voor een praktische vertaalslag
zijn drie aspecten belangrijk: grondhouding, structuur en methode.

Wat de grondhouding betreft, gaat het om herbronning op het doopsel
en op de Heilige Geest. Het is wezenlijk dat mensen zich bewuster laten
leiden door de Heilige Geest. We moeten ons bewust zijn van de opdracht
die we gekregen hebben. Het is belangrijk - eigenlijk onontbeerlijk - om in
de gemeenschappen zoveel als mogelijk de talenten te laten ontplooien en
met een groep van verschillende krachten voor de pastoraal te staan. Dat
geldt zowel de pastorale beroepskrachten als de parochianen. Hoe gaan we
inbouwen dat we talenten ontdekken, laten groeien, en zo dienstbaar laten
zijn aan Kerk en wereld en daarin een stem laten hebben?

Wat de structuur betreft, blijft de parochie relevant, al kun je daar verschillend
tegenaan kijken. De parochie is een gemeenschap van gelovigen met een
eigen pastoor of herder (in die volgorde). De territoriale betekenis wordt
minder; ervaring is meer relevant. Met name jonge mensen kijken niet
naar de territoriale grenzen, zij zoeken de parochie waar zij zich gelovig
thuis weten en dat is niet per se de parochie waar zij wonen. Dat maakt de
parochie tot een gemeenschap van gemeenschappen met talenten binnen het
bisdom en de Wereldkerk. Wat nieuwe gremia betreft, is het onontbeerlijk
om een pastorale raad te hebben. In de parochie van Th. van Klaveren heet
dat een parochieteam. Dat is er om de pastoraal vorm te geven en ideeén te
ontwikkelen in co-verantwoordelijkheid.

Wat de methode betreft, is het belangrijk om te luisteren naar het woord van
God. Alles staat in dienst van de verkondiging van het evangelie. Th. van
Klaveren verwijst in dit verband naar het document ‘de pastorale bekering
van de parochiegemeenschap ten dienste van de evangeliserende zending
van de Kerk’ (Kerkelijke Documentatie, 2021-2).

266 Analecta 2024 (69) Verslagen Priesterraad



De Priesterraad spreekt na deze inleiding over geloofsverdieping.
Weten parochianen nog wat de Kerk is, wat een parochie is, wat een
geloofsgemeenschap is? Soms lijkt een kopje koffie na de viering
fundamenteler dan het soort viering. Er is sprake van secularisatie binnen
de Kerk. Hoe is dan waar Th. van Klaveren over spreekt te realiseren?
Vicaris-generaal Van Deelen stelt dat voorafgaand aan het synodale proces
geloofsverdieping moet plaatsvinden, wil dit proces vruchtbaar kunnen zijn.
Een van de leden van de Priesterraad geeft aan dat wanneer we zouden willen
komen tot een Diocesane Pastorale Raad (DPR) mensen inbreng moeten
hebben vanuit hun geraaktheid en niet vanuit een vertegenwoordiging of een
belang. Dat geldt ook voor een parochiebestuur dat vaak gevormd wordt
uit de locaties die samen een parochie vormen. Het begint met mensen die
gegrepen zijn, geraakt, en die vanuit dat charisma een inbreng hebben.

Durven we te luisteren naar wat iemand vanuit de Geest met zich meedraagt
en zonder dat het einddoel vooraf bepaald is? De Geest werkt in ieder van
ons. Het is positief dat missionair en synodaal in één adem worden genoemd.
Het luisteren naar de Heilige Geest moeten we leren en in gezamenlijkheid
praktiseren. Luisteren in zichzelf is niet synodaal. Het is vooral samen op
weg zijn. Daar zit een catechetisch element in, maar het is ook ten diepste
relationeel. Het gaat om mensen helpen woorden te vinden en daar vervolgens
richting aan te geven. In beweging zijn is wel een voorwaarde. Samen op
weg zijn is noodzakelijk voor de synodaliteit. Anders blijven mensen staan
en vervolgens achter. Mensen moeten op pad willen gaan.

Wat een Diocesane Pastorale Raad, of het nu op lokaal of diocesaan niveau
is, geldt dat deze bijna overal is verdwenen. Als ervoor wordt gekozen om
opnieuw een DPR in te richten, dan zijn selectiecriteria nodig zoals in de
bespreking van vandaag aan de orde is gekomen. Th. van Klaveren heeft
juist daarom een parochieteam opgericht. Dat kan input geven en zorgt
ervoor dat mensen daar ook verantwoordelijkheid voor nemen. Het gaat dan
wel om mensen die weten wat missionaire kerk is en op voet van gelijkheid
met de pastoor werken.

De Priesterraad concludeert op grond van de bespreking dat de DPR geen
vaste samenstelling moet hebben, maar moet bestaan uit mensen op grond van
hun charisma en talenten, op basis van consultatie derhalve. De Priesterraad
spreekt bij voorkeur van een consultatieve raad, die geen instituut mag

Verslagen Priesterraad Analecta 2024 (69) 267



worden zoals daar in het verleden wel sprake van was. Mensen nemen daarin
zitting vanuit hun gelovige ervaring. De samenstelling van de DPR kan per
thema verschillen. De organisatie en werkwijze moet transparant zijn.

268 Analecta 2024 (69) Verslagen Priesterraad



VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD
van het bisdom Rotterdam, 24 september 2024 (2024-3)

Inhoudelijk gesprek: Samenwerking door pastorale teams

Mgr. Van den Hende leidt het agendapunt in. Samenwerking Geboden
2 is voltooid. Dankzij Samenwerking Geboden 2 is het in alle parochies
mogelijk om in een team te werken. Desondanks ligt de vraag voor: en nu?
De bisschop benadrukt daarbij niet opnieuw een fusieslag in te willen zetten.
Het is belangrijk om over de toekomst na te denken, ook zonder een fusie
van parochies. Het pastorale landschap verandert nog steeds en daarom ligt
intensivering van de samenwerking voor de hand. Mgr. Van den Hende zou,
met het oog op de voortgang van de drievoudige zending van de Kerk en de
noodzakelijke evangelisatie, willen nadenken over een personele unie van
pastorale teams van reeds gefuseerde parochies. De pastorale teams zullen
immers niet groter worden (eerder kleiner). Als voorbeeld noemt de bisschop
het pastorale team van de gezamenlijke parochies HH. Nicolaas Pieck en
Gezellen en H. Familie (Eilanden). Vicaris Van Deelen was hier de voortrekker
van. De bisschop spreekt met pastorale teams elders om intensivering van
de samenwerking te overwegen. Het is niet de bedoeling om het deeg nog
verder uit te rollen, want dan ontstaan gaten. Door samenwerking kunnen de
pastorale teams juist verstevigen.

Vicaris Van Deelen vertelt over zijn ervaringen in de parochies op de Eilanden.
De beide pastorale teams zijn samengevoegd, de parochiebesturen niet.
Met een groter pastoraal team zijn er in pastoraal opzicht meer mogelijkheden.
Het was een nadeel dat het om een groot gebied gaat, maar de slagkracht van
mensen was ook groot. Er zijn stappen gezet om de samenwerking mogelijk
te maken, te beginnen met een gezamenlijk parochieblad met een centraal
gedeelte en een gedeelte per parochie. Ook de websites werden op elkaar
afgestemd. Zo groeide de gezamenlijkheid.

Mgr. Van den Hende benadrukt dat de intensivering van de samenwerking niet
is bedoeld om sneller tot kerksluiting te komen. Dat benadrukt de bisschop
ook steeds in de gesprekken over de vitaliteitstoets. De vitaliteitstoets
beoogt het vaststellen van een gezamenlijke visie. Op termijn zijn dan wel
vervolgstappen nodig en dat kan ook kerksluiting zijn. Er moet nagedacht
worden over het sluiten van kerken, maar kerksluiting is niet de onderlegger
onder de gesprekken over vitaliteitstoets of intensivering van samenwerking.

Verslagen Priesterraad Analecta 2024 (69) 269



Wat zijn de voor- of nadelen van deze samenwerking? Deze vraagt ligt nu
voor. Vanuit de Priesterraad wordt aangegeven dat fusie inderdaad veel
energie en denkkracht vraagt die beter ingezet kan worden. Voor de toekomst
is het belangrijk om samen op te trekken, een ‘eilandencultuur’ is niet goed.
Samenwerking Geboden 2 is zeventien jaar geleden, maar we weten nu
niet hoe het er over zeventien jaar uit zal zien. In de afgelopen jaren is zijn
pastoraal team sterkt gekrompen. Je voelt de kwetsbaarheid. Dat geeft druk.
Als verbanden te groot worden, leidt dat tot afstand en anonimiteit. In een
groter verband is eerstaanspreekbaarheid niet goed mogelijk. We moeten
anders tegen het werk aan gaan kijken. Kerksluiting is inderdaad niet de
inzet van het samenwerkingsproces, maar er moeten wel keuzes gemaakt
worden wat betreft wat we nog in een gebouw doen. De missionaire parochie
moet overeind blijven en de nabijheid mag niet verloren gaan. Welke teams
zouden samen moeten gaan werken? Het moet matchen. Dat is nog wel een
zoektocht. We moeten kijken naar wat we eigenlijk willen als we verder
zouden groeien in de samenwerking naar een personele unie van pastorale
teams. Er moet ruimte zijn voor catechese, voor diaconie, en vrijwilligers
moeten daarin ook hun verantwoordelijkheid nemen. Parochianen moeten
veranderen en wij moeten veranderen. In ‘Samenwerking Geboden 3’ gaat
het niet meer om de structuur, maar om de vraag hoe we missionair kunnen
zijn in ons eigen midden. Er valt veel te winnen in de weg van onderhoud
naar missie.

Heilig Jaar 2025

Mgr. Van den Hende vraagt aandacht voor het Heilig Jaar. De paus heeft
gevraagd om het Heilig Jaar te openen in alle kathedralen op zondag
29 december 2024. In de kathedraal in Rotterdam begint de viering om
14.00 uur. ledereen is van harte uitgenodigd. De reguliere ochtendviering in
de kathedraal komt dan te vervallen.

In april/mei 2025 vindt de bedevaart naar Rome plaats. Deze is vrijwel
volgeboekt. Er zullen gebedsintenties uit ons bisdom mee worden
genomen. Mensen zullen daar op 29 december voor worden uitgenodigd.
De gebedsintenties worden verzameld bij gelegenheid van de chrismamis en
gaan dan mee naar Rome. Op 31 mei is de diocesane bedevaart naar Heiloo.
Voor meer informatie verwijst de bisschop naar Tussenbeide, waarin ook
veel aandacht is voor bedevaarten naar andere plaatsen. In november wordt
een dag georganiseerd voor bedevaartgroepen in ons bisdom. Mgr. Van den
Hende werkt samen met pater Richard Steenvoorde OP aan een gesprekspaper

270 Analecta 2024 (69) Verslagen Priesterraad



over ‘Hoop’. De gesprekken zullen op synodale wijze plaatsvinden. In het
Heilig Jaar vindt ook de herdenking plaats van het Concilie van Nicea
(325-2025). Het Heilig Jaar wordt afgesloten op 28 december 2025.

Verslagen Priesterraad Analecta 2024 (69) 271



VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD
van het bisdom Rotterdam, 26 november 2024 (2024-4)

Inhoudelijk gesprek: Samenwerking door pastorale teams (vervolgd)
Mgr. Van den Hende leidt het agendapunt in. Wanneer de samenwerking
tussen parochies en pastorale teams wordt geintensiveerd, dan is het goed
om na te denken over de punten waarop teamleden versterken nodig hebben
c.q. kunnen geven, waar begeleiding nodig is ‘van buiten’ en waar(over)
bijscholing nodig is. Vicaris-generaal Van Deelen denkt bij versterking aan
eenadequaaten goed parochiesecretariaat. Datis nodig voor de samenwerking
tussen parochies in een groter (federatief) verband, ter ontlasting van het
pastorale team. Er gaat veel tijd zitten in ‘geregel’. Vanuit de Priesterraad
wordt aangegeven dat in het verleden het bisdom begeleiding bood bij het
opzetten van een secretariaat. Dat zou kunnen in de vorm van een ambtelijk
handboek. Belangrijk is ook om ‘chemie’ te zoeken in de samenwerking
met de buurtparochies. Dat zou kunnen worden begeleid. In een groot
gebied komen sacramenten, zoals de ziekenzalving, onder druk te staan,
terwijl die sacramentenbediening wel nodig is en ook door moet kunnen
gaan. Samenwerking met de buren kan dan dienstig zijn. Parochies kunnen
elkaar ook helpen bij ‘grensoverschrijdende activiteiten’, zoals wanneer
parochianen in een zorginstelling in een andere parochie zijn gehuisvest of
anderszins voorkeursparochiaan zijn. De liturgie moet meer gestroomlijnd
worden. Je moet ervan op aan kunnen dat alle locaties de liturgie op dezelfde
manier vorm geven. Bij samenwerking is het belangrijk om te kijken naar
een goede samenstelling van de pastorale teams. Vrijwilligers zijn soms een
uitdaging om daarmee om te gaan en datzelfde geldt voor beroepskrachten,
al zijn we in de samenwerking steeds op zoek naar harmonie.

272 Analecta 2024 (69) Verslagen Priesterraad



NECROLOGIE DIOCESANE PRIESTERS EN DIAKENS
Godefridus Jozef Warmerdam

Op zondag 17 maart is in het Hospice in Rotterdam overleden de
zeereerwaarde heer Godefridus Jozef Warmerdam, priester van het bisdom
Rotterdam, geboren op 1 april 1942 te Den Haag en priester gewijd op
20 mei 1967.

Pastor Fred Warmerdam werd na zijn priesterwijding achtereenvolgens
benoemd tot kapelaan in de parochie H. Jeroen te Noordwijk (1967),
H. Familie te Rotterdam (1975) en St. Antonius Abt, H. Nicolaas, H. Hart van
Jezus en H. Petrus te Rotterdam-West (1980). Met ingang van 1 september
1982 volgde zijn pastoorsbenoeming in deze parochies, die later werden
gefuseerd tot de Pax Christi parochie te Rotterdam. Van de toenmalige
bisschop van Rotterdam kreeg hij tussen 1971 en 1975 een studieopdracht
aan de Katholieke Theologische Hogeschool te Utrecht en aan het dr. Visser
’t Hooft-instituut te Rotterdam. Met ingang van 1 augustus 1995 werd hem
uit deze functie eervol ontslag verleend en ontving hij de pastorale zending
voor zijn werk als ziekenhuispastor in het Schielandziekenhuis te Schiedam
en als geestelijk verzorger in het Erasmus MC, locatie Daniel den Hoed
kliniek te Rotterdam.

Met ingang van 1 april 2007 werd hem op eigen verzoek, wegens het
bereiken van de pensioengerechtigde leeftijd, eervol ontslag verleend en
tevens ontslag uit de gewone ambtsbediening van het bisdom Rotterdam
en ging hij met emeritaat. Naast zijn functies nam hij in 1995 deel aan de
Klinisch Pastorale Vorming en was hij portefeuillehouder diaconie van het
dekenaal beleidscollege van het dekenaat Rotterdam (tussen 1991 en 1995).

Antonius Jacobus Maria (Antonio) van Baalen
Op woensdag 20 maart is in Brazilié op 97-jarige leeftijd overleden de
zeereerwaarde heer Antonius Jacobus Maria (Antonio) van Baalen, priester

van het bisdom Rotterdam, geboren op 28 april 1928 te Rotterdam en priester
gewijd in het bisdom Troyes op 29 juni 1954.

Necrologie Analecta 2024 (69) 273



Ton van Baalen werd in 1964 benoemd tot moderator van de zielzorg onder
de Fransen in Rotterdam e.0. en tevens tot priester-assistent in de parochie
H. Barbara te Rotterdam. In 1967 werd hij uit het bisdom Troyes
geincardineerd in het bisdom Rotterdam. In 1968 werd hij benoemd tot
moderator en godsdienstleraar aan de Toorop Mavoschool te Rotterdam.
Op 1 december 1970 werd hem eervol ontslag verleend als priester-assistent
van de parochie H. Barbara te Rotterdam en werd hij per diezelfde datum
benoemd tot priester-assistent in de parochie HH. Martelaren van Gorcum
te Brielle. In 1979 werd hij benoemd tot priester-assistent in de parochie
Sint Jeroen te Noordwijk.

Met ingang van 28 april 1993 werd hem, bij het bereiken van de
65-jarige leeftijd, eervol ontslag verleend en tevens ontslag uit de gewone
ambtsbediening van het bisdom Rotterdam. Na zijn emeritaat vertrok hij
in november 2000 naar Brazili€ om zich te vestigen in een kerkdorp in
het Aartsbisdom Pouso Alegre. Hij bleef tot op zeer hoge leeftijd actief
in het pastoraat en veelvuldig voorgaan in vieringen in de parochies daar.
In de laatste periode van zijn leven namen zijn gezondheid en krachten
sterk af, waardoor hij niet veel meer kon. Maar, schreef hij in een e-mail,
“De Brazilianen verzorgen mij heel goed. Evenals de Lieve Heer. Vooral
bedankt voor jullie gebed.”

Ton van Baalen heeft zich bijna zeventig jaar ingezet, eerst als priester van
het bisdom Troyes en vanaf 1967 als priester van het bisdom Rotterdam.
Daarna nog vele jaren in Brazili€. Voor zijn inzet en betrokkenheid zijn wij
hem dankbaar.

Joannes Petrus Jeroen (Jan) Zijerveld

Op maandag 12 augustus is op 90-jarige leeftijd en voorzien van het
H. Sacrament der Zieken overleden de zeereerwaarde heer Joannes Petrus
Jeroen (Jan) Zijerveld, priester van het bisdom Rotterdam, Lid in de Orde
van Oranje Nassau, geboren op 17 augustus 1933 te Sassenheim en priester
gewijd op 27 mei 1961.

Jan Zijerveld werd na zijn priesterwijding benoemd tot kapelaan van de
parochie O.L. Vrouw Geboorte te Berkel en Rodenrijs (1961). Op 17 augustus

274 Analecta 2024 (69) Necrologie



1963 werd hem op eigen verzoek eervol ontslag verleend en tevens ontslag
uit de gewone ambtsbediening van het bisdom Rotterdam.

Jan Zijerveld was voor een belangrijk deel buiten het bisdom Rotterdam
werkzaam: in Chili (van 1964-1967 en van 1972-1973), onder de Spaanse
gastarbeiders in Nijmegen (1967-1971) en als medewerker van het Centraal
Missie Commissariaat (1976-1993). Na zijn terugkeer was hij werkzaam
als priesterarbeider in de fabrieken en op de werven in Rotterdam (van
1973 tot 1975).

Van 1974 tot 1984 was hij pastoraal werkzaam onder de Spaanse gastarbeiders
in Rotterdam. In 1984 werd hij in opdracht van Cura Migratorum tevens
benoemd tot pastor van de Spaanssprekenden in Rotterdam. Later vanaf
1 oktober 1993 werd hij tevens benoemd tot pastor van de Spaanssprekenden in
Den Haag. Met ingang van 1 januari 1997 werd hij benoemd tot administrator
van de parochie H. Willibrord te Den Haag en vanaf 1 augustus 1998 volgde
zijn benoeming tot pastor van de Spaanssprekende geloofsgemeenschap
Mgr. Oscar Romero te Den Haag.

Met ingang van 1 oktober 2002 werd hij tevens benoemd tot pastoor van de
parochie H. Agnes te Den Haag. Met ingang van 1 september 2008 werd hem
uit deze functies eervol ontslag verleend en tevens ontslag uit de gewone
ambtsbediening van het bisdom Rotterdam en ging hij met emeritaat.

Na zijn emeritaat verzorgde hij vieringen voor de gemeenschappen van het
Neo-Catechumenaat in Groningen en in Den Haag. Hij bleef tot op zeer hoge
leeftijd actief in het pastoraat en hij bleef veelvuldig voorgaan in vieringen
in de parochies in Den Haag. In de laatste periode van zijn leven namen zijn
gezondheid en krachten helaas sterk af.

Jan Zijerveld heeft zich drie€nzestig jaar ingezet als priester van het bisdom
Rotterdam. Voor zijn deskundige inbreng en zijn inspirerende betrokkenheid
in al zijn functies is het bisdom hem bijzonder erkentelijk.

Gustav Maria Joseph Antonius Schlatmann

Op dinsdag 1 oktober is op 99-jarige leeftijd en voorzien van het H. Sacrament

Necrologie Analecta 2024 (69) 275



der Zieken overleden de weleerwaarde heer Gustav Maria Joseph Antonius
Schlatmann, priester van het bisdom Rotterdam, geboren op 29 april 1925 te
Haarlem en priester gewijd op 19 mei 1951.

Guus Schlatmann werd na zijn priesterwijding achtereenvolgens benoemd
tot kapelaan in de parochies te Hoogkarspel (1951) en St. Bartholomeus
te Voorhout (1953) en tot assistent in de parochie H. Martinus te Voorburg
(1955). Van 1955 tot 1963 was hij tevens moderator en godsdienstleraar van
het St. Maartens Lyceum te Voorburg. Op 17 augustus 1963 werd hem uit deze
functie op eigen verzoek eervol ontslag verleend in verband met zijn intrede
in de Achelse Kluis. Na zijn terugkeer uit de Achelse Kluis werd hij op 23 mei
1964 benoemd tot kapelaan in de parochie HH. Engelbewaarders te Lisse.
Op 17 augustus 1965 werd hij benoemd tot moderator en godsdienstleraar
aan het Edith Stein Lyceum te Den Haag. Sinds augustus 1968 combineerde
hij deze functie met de functie van medewerker van het Hoger Katechetisch
Instituut (H.K.1.) te Nijmegen, waar hij op 31 december 1982 afscheid nam.
Ook was hij nog een viertal jaren actief voor het katholiek onderwijs O.M.O.
Met ingang van 29 april 1990, bij het bereiken van de pensioengerechtigde
leeftijd, werd hem op zijn verzoek eervol ontslag verleend en tevens ontslag
uit de gewone ambtsbediening van het bisdom Rotterdam.

Guus Schlatmann heeft zich drie€nzeventig jaar ingezet, eerst als priester
van het bisdom Haarlem-Amsterdam en vanaf 1956 als priester van het
nieuwe bisdom Rotterdam. Voor zijn inzet en betrokkenheid is het bisdom
hem dankbaar.

Door zijn werk als godsdienstleraar en directeur van het H.K.I. vond
Guus Schlatmann dat hij te ver af kwam te staan van het parochiepastoraat
en de liturgische bediening. Zijn zorg voor kwetsbare jongeren verhinderde
bovendien een verhuizing terug naar het bisdom Rotterdam. Als adviseur
van de commissie PIN van de Konferentie Nederlandse Religieuzen kwam
hij met veel hartverwarmende initiatieven in aanraking, zoals zorg voor
jongeren in de knoei of voor minderheidsgroepen. Daar vooral lag zijn hart.

276 Analecta 2024 (69) Necrologie



INHOUDSOPGAVE
Jaargang 69 januari-december

Wereldkerk

BOODSCHAP van paus Franciscus voor de viering van de 57ste
Wereldvrededag, Kunstmatige intelligentie en vrede, 1 januari 2024 ......... 1
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 32e Wereldziekendag,

“Het is niet goed voor de mens om alleen te zijn”. Zorgen voor de

zieken door te zorgen voor relaties, 11 februari 2024...........cccocevveeeveenneen. 13
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de Veertigdagentijd 2024,

God leidt ons door de woestijn naar de vrijheid, 14 februari 2024 -

28 MAATt 2024 ... 16
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 61ste Wereldgebedsdag

voor roepingen, Geroepen om hoop te zaaien en vrede te stichten,

21 APTIL 2024 ..ot s 21
BRIEF van paus Franciscus aan de parochiepriesters, 2 mei 2024 ........... 26
BUL SPES NON CONFUNDIT van paus Franciscus van de

afkondiging van het Gewone Jubeljaar van het jaar 2025, 9 mei 2024 ..... 30
DECREET over het verlenen van een volle aflaat tijdens het Gewone
Jubeljaar 2025 afgekondigd door paus Franciscus, 13 mei 2014 .............. 52
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 4e Werelddag van de
grootouders en de ouderen, “Verlaat mij niet in mijn ouderdom”

(vgl. Ps. 71, 9), 28 Juli 2024.......ooiiiiieiiieeeeeeeeee e 59
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de Wereldgebedsdag voor de

zorg voor de schepping, Hoop en ons handelen met de schepping,

1 SePteMBETr 2024......c.eiiiiieiieieieee ettt ettt e 64
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 110e Werelddag van de
migrant en de vluchteling 2024, God trekt mee met zijn volk,

29 SePLeMDET 2024 .....ccovieiieniieieeieeieerie ettt ettt et neenaen 70
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 98ste Wereldmissiedag

2024, Gaat en nodigt allen uit voor het bruiloftsmaal

(vgl. Mat. 22, 9),20 oktober 2024 .........cceeeeueeeeiieieeeie et 74
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 8ste Werelddag van de

Armen op de 33ste Zondag door het Jaar. Het smeekgebed van de

arme stijgt op naar God (vgl. Sir. 21, 5), 17 november 2024..................... 80
BOODSCHAP van paus Franciscus voor de 39ste

Wereldjongerendag, Zij die op de Heer hopen, zullen rennen en

niet vermoeid raken (vgl. Js. 40:31), 24 november 2024...........ccccceuvenee.. 86

Analecta 2024 (69) 277



BEGELEIDENDE BRIEF van paus Franciscus bij het
Slotdocument van de 16e Gewone Algemene Vergadering van de

Bisschoppensynode, 24 november 2024...........cccoecveeeiieeiieecieeieeeieeeenn 92
Kerkprovincie

REACTIE NEDERLANDSE BISSCHOPPEN naar aanleiding van

Fiducia supplicans, 16 januari 2024............ccceevveviienieerieenieenieesieeseeesieesieens 95
VERVOLGTRAJECT BISSCHOPPENSYNODE ‘VOOR EEN
SYNODALE KERK’ IN GANG GEZET, 1 februari 2024 ....................... 96
LANDELIJKE HANDREIKING VOOR SYNODALE

GESPREKKEN, 15 februari 2024 ..........cccoeveierieeieieieeieeeeiesie e 98
GEBEDSKAART EN HYMNE JUBELJAAR 2025

BESCHIKBAAR, 21 maart 2024 .........cccoooieieieneneeeeee e 111
VIER WIHZIGINGEN IN HET REGLEMENT R.-K. MELDPUNT
GRENSOVERSCHRIJIDEND GEDRAG, 29 april 2024 ............ccccuee... 113
NEDERLANDSE BISSCHOPPEN STUREN VERSLAGEN VAN
SYNODEGESPREKKEN NAAR ROME, 17 mei 2024 ........cccccoveuenene 115

MGR. VAN DEN HOUT VAN BISDOM GRONINGEN-

LEEUWARDEN WORDT NIEUWE BISSCHOP VAN

ROERMOND, 21 juni 2024 ......ccoiiiiieiiniinieieneniececiene e 117
REACTIE MGR. VAN DEN HENDE, VOORZITTER
BISSCHOPPENCONFERENTIE, OP BENOEMING

MGR. VAN DEN HOUT, 21 juni 2024 ......cccoeoeiineiieeneeeeeeneeeeee 119
INSTRUMENTUM LABORIS (WERKDOCUMENT) SYNODE
2024 GEPUBLICEERD, 9 juli 2024 ......oooiiieeeeeeeeeeeeee e 120

BOODSCHAP VAN DE NEDERLANDSE BISSCHOPPEN BIJ
WERELDDAG MIGRANT EN VLUCHTELING,

26 SEPLEMDET 2024 .....o.eiiiieeiieeie ettt e e 122
BRIEF van de R.-K. bisschoppen van Nederland bij gelegenheid van

het begin van het Jubeljaar 2025 Pelgrims van hoop,

18 december 2024 ..ot 124
Bisdom

BRIEF Luistergesprek over hoop in het Heilig Jaar 2025,

14 £ebruari 2025 ..c.eoiieieieieeee e 127
BOODSCHAP van paus Franciscus voor “Een uur voor vrede” in

Den Haag, 8 Mmei 2024 ......c.ovoiiieiieeieeeee et e 134

278 Analecta 2024 (69)



INFORMATIEBRIEF AVG en Checklist AVG, 4 juni 2024.................... 136
INFORMATIEBRIEF AVG, 17 december 2024.........ccccvvvvvvveveecnnenennee. 140

Bisschop homilieén

HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij WID@Home,

St. Clemens kerk op Ameland, 28 januari 2024............ccceecveeverveniennenns 143
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Chrismamis,

HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal, Rotterdam, 27 maart 2024 ..... 147
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de

eucharistieviering bij de ontvangst relieken H. Bernadette,

HH. Laurentius en Elisabeth kathedraal, Rotterdam, 12 april 2024 ........ 152
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de landelijke
ontmoetingsdag van CHARIS, het netwerk van katholicke

charismatische initiatieven, Dominicuskerk (Steigerkerk),

Rotterdam, 20 mei 2024 (Tweede Pinksterdag)..........ccceeevveeevieeenieennnenne. 156
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de

eucharistieviering bij de reliek van de H. Theresia van Lisieux,

HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal, 28 mei 2024 ...........cccoeuveeeee... 162
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de

eucharistieviering met de priesterwijding van Fr. Stefan Ansinger

O.P., St. Dominicuskerk (Het Steiger), Rotterdam, 15 juni 2024 ............ 164
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Nationale

Bedevaart Brielle, Bedevaartkerk HH. Martelaren van Gorcum,

Brielle, 6 Juli 2024 ......c.oooiieieeieeieee e 170
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de wijding van

kerk en altaar, Kerk van Onze Lieve Vrouw Geboorte, Hoogmade,

T T 2024 1ottt ene e ne 176
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij gelegenheid van

de Festgottesdienst zum Abschluss der Salzburger Hochschulwoche

2024, Fragiles Vertrauen - Uber eine kostbare Ressource,

Salzburger Dom, 4 augustus 2024 ...........covvevierienienieeseese e e 183
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de

eucharistieviering van Radio Maria bij gelegenheid van de 4e

internationale Rosary Rally, St. Lambertuskerk Eindhoven,

S OKLODET 2024 ...t 187
HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de uitreiking

Elisabeth certificaten en ‘Brood en rozen-prijs’,

H. Bartholomeuskerk in Nootdorp, 16 november 2024..................c......... 190

Analecta 2024 (69) 279



HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende in de kerstnachtmis,
HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal, Rotterdam,

24 december 2024 ..o

HOMILIE van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de openingsviering
van het Heilig Jaar, HH. Laurentius en Elisabeth Kathedraal,

Rotterdam, 29 december 2024 ........coooveieieiiiieeeieeeeeeeeeeee e

Bisschop inleidingen
TOESPRAAK van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de landelijke
persontmoeting Kerkbalans, b.g.v. 50 jaar Kerkbalans, Matthetiskerk

(PKN) Utrecht, 10 januari 2024 .........cccoeveerienieniienieniieee et

INLEIDING van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de Publicksdag

Space for Grace, Sint Bavokerk, Rotterdam, 25 mei 2024.....................

INLEIDING van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij de ontvangst
van de reliek van de H. Theresia van Lisieux, HH. Laurentius en

Elisabeth Kathedraal, Rotterdam, 28 mei 2024 .........ooovevvvveeeeivicniennen.

INLEIDING van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “De harmonie van
gerechtigheid en vrede”, bij gelegenheid van “een uur voor vrede”
bij de ontvangst van de reliek van de heilige Theresia van Lisieux,

Sint-Jacobus de Meerderekerk, Den Haag, 10 juni 2024........................

VOORWOORD van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende bij het

Directorium 2024-2025, 6 augustus 2024.........ccccevierieneenienieneeeeene

VOORDRACHT van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “Bidden en
geloven”, bij gelegenheid van de 4e internationale Rosary Rally

van Radio Maria, Stadspark Eindhoven, 5 oktober 2024 .....................

INLEIDING van Mgr. Dr. J.H.J. van den Hende “De betekenis van
bedevaarten, samen op weg zijn als pelgrims”, ontmoetingsdag
bedevaartcomité’s, -stichtingen en -werkgroepen, parochiecentrum

‘De Doortocht” in Bodegraven, 23 november 2024............cccevverevennene.

Decreten

DECREET tot samenvoeging van de PCI van de parochie

St. Jan de Doper te Gouda, Bodegraven, Boskoop, Moordrecht,
Reeuwijk en Waddinxveen en de IPCI van de parochies St. Barnabas
te Haastrecht en H. Bartholomeus te Schoonhoven en oprichting

van één nieuwe PCI welke de naam Parochiéle Caritasinstelling

St. Jan de Doper, Sint Barnabas en Heilige Bartholomeus krijgt,

18 JANUATT 2024 ..ot en

280 Analecta 2024 (69)



DECREET tot vorming van een personele unie van besturen, met
dien verstande dat de personele unie bedoeld is als een tussenstap
op weg naar fusie, van de PCI H. Hart te De Zilk, de PCI St. Agatha

te Lisse en de PCI Hillegom te Hillegom, 12 februari 2024..................

DECREET tot sluiting van de kerk O.L. Vrouw Presentatie

te Roelofarendsveen, 18 november 2024 ........cccoouveviviiiiiiiiiieeieeeeeen

DECREET tot samenvoeging van de parochie St. Jan de Doper
te Gouda, Bodegraven, Boskoop, Moordrecht, Reeuwijk en
Waddinxveen en van de parochies St. Barnabas te Haastrecht en

H. Bartholomeus te Schoonhoven, 24 december 2024 ..............cccuu......

Personeelsmutaties

JAAROVERZICHT Pastorale personeelsmutaties 2024.......................
BENOEMINGEN EN ONTSLAGEN ......cccoooiieieieieeieeee e

Verslagen Priesterraad
VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD

van het bisdom Rotterdam, 19 maart 2024 (2024-1) ......ccevvveevreeneennen.

VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD

van het bisdom Rotterdam, 25 juni 2024 (2024-2) .....ccceeevveevveenreenen.

VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD

van het bisdom Rotterdam, 24 september 2024 (2024-3)......ccccvevueennns

VERSLAG VAN DE PRIESTERRAAD

van het bisdom Rotterdam, 26 november 2024 (2024-4) .........ccccvvennee.

NECROLOGIE DIOCESANE PRIESTERS EN DIAKENS................

Analecta 2024 (69)

281



282 Analecta 2024 (69)



Analecta 2024 (69) 283



284 Analecta 2024 (69)



